

الدكتور عبد الدايم أبو العطا البرى الأنصارى

اعترافات الغزالى  
أو  
كيف أخرج الغزالى نفسه

دار النزفقة العربية

٢٣٢ مشارع عبد الحالق ثروت بالقاهرة

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

أما بعد ..

فمندما اعتزم أفلاطون تقد فلسفة سocrates اعترض عن ذلك بقوله :

إن سocrates صديق ولكن الحقيقة أعز عندى من سocrates . . .

وقد نهل أبو حامد الغزالى بذلك عندما عزم على تقد فلسفة أفلاطون

فقال : إن أفلاطون صديقى ولكن الحقيقة أعز عندى من أفلاطون

وإنى بدورى أردد ما قالا :

إن الغزالى أستاذى ، ولكن الحق والحقيقة أولى بالولاء من الغزالى ،

في أول سبتمبر سنة ١٩٧١

يدار الأنصار بالحلية الجديدة بالقاهرة

المؤلف

# فهرس

صفحة

١٧

## تخدم

تعريف ، أو : جواب وسؤال

٤ - جواب ؟ ...

١ - أبوه

٢ - أمه

٣ - أخوه

٤ - الوصي عليه

٥ - هو نفسه

٦ - معلمه

٧ - انصاله بالوزير نظام الملك

٨ - اختيارة مدرساً بنظامية بنداد

ج - سؤال ؟ ؟ ؟

٩ - أستلة ، أو : نقاط الاعتراف من صاحب هذا التعريف ؟

## الباب الأول

٤ - ماذا ألف الف إلى المليون من الصدوق ؟

أو : ماذا قررم إلينا اعترافاته ؟

ملاحظات

٢٩



مؤسسات المؤلف الناشطة والدينية بإسكندرية شرقية ( انظر من ٦ ملحق )

| صفحة    |                                                                     |
|---------|---------------------------------------------------------------------|
| ٤٢      | ٤٥ - هل نجح في إيراد الأدلة على عدم ثقته بالمحسوسات ؟               |
| ٤٣      | ٤٦ - هل نجح في إيراد الأدلة على عدم ثقته بالأولياء ؟                |
| ٤٤      | ٤٧ - هل حقيقة زادته الأحلام شكًا فوق شك ؟                           |
| ٤٥      | ٤٨ - دوافع الغزالى إلى الافتراضات التي افترضها                      |
| ٤٦      | ٤٩ - لماذا أنسد حكاية الشك في «المستظرى» إلى أصحابها ؟              |
| ٤٧      | ٥٠ - الحلقة المقودة التي وصلت بين شك وإيمانه                        |
| ٤٨      | ٥١ - أو : الفزعة التي قفزها ليصرع الشك باليقين »                    |
| ٤٩      | ٥٢ - بين قوسين                                                      |
| ٥٠      | ٥٣ - كيف خرج الغزالى من المأزق الشكى ؟                              |
| ٥١      | ٥٤ - من أين أتى إلى الغزالى التور الذى أفقده ؟                      |
| ٥٢      | <b>ب - شك ديبارت وإيمانه :</b>                                      |
| ٥٣      | ٥٥ - مراحل الشك لستة التى سار فيها ديبارت حتى وصل إلى معرفة الحقيقة |
| ٥٤ - ٥٤ | ٥٦ - ج - شك الغزالى وشك ديبارت وإيمانهما :                          |
| ٥٥      | ٥٧ - مؤلفات ومقترنات                                                |
| ٥٦      | ٥٨ - ميزان الحسكة لدى الغزالى وديكارت                               |
| ٥٧      | ٥٩ - كل من الغزالى وديكارت وليد ينته                                |
| ٥٨      | ٦٠ - الأحلام بين الغزالى وديكارت                                    |
| ٥٩      | ٦١ - طفرة الغزالى ومنطق ديكارت                                      |
| ٦٠      | ٦٢ - الافتراضات بين الغزالى وديكارت                                 |
| ٦١      | ٦٣ - وحدة التفكير بين الغزالى وديكارت                               |
| ٦٢      |                                                                     |
| ٦٣      |                                                                     |
| ٦٤      |                                                                     |
| ٦٥      |                                                                     |
| ٦٦      |                                                                     |
| ٦٧      |                                                                     |
| ٦٨      |                                                                     |
| ٦٩      |                                                                     |
| ٧٠      |                                                                     |
| ٧١      |                                                                     |
| ٧٢      |                                                                     |
| ٧٣      |                                                                     |
| ٧٤      |                                                                     |
| ٧٥      |                                                                     |
| ٧٦      |                                                                     |
| ٧٧      |                                                                     |
| ٧٨      |                                                                     |
| ٧٩      |                                                                     |
| ٨٠      |                                                                     |
| ٨١      |                                                                     |
| ٨٢      |                                                                     |
| ٨٣      |                                                                     |
| ٨٤      |                                                                     |
| ٨٥      |                                                                     |
| ٨٦      |                                                                     |
| ٨٧      |                                                                     |
| ٨٨      |                                                                     |
| ٨٩      |                                                                     |
| ٩٠      |                                                                     |
| ٩١      |                                                                     |
| ٩٢      |                                                                     |
| ٩٣      |                                                                     |
| ٩٤      |                                                                     |
| ٩٥      |                                                                     |
| ٩٦      |                                                                     |
| ٩٧      |                                                                     |
| ٩٨      |                                                                     |
| ٩٩      |                                                                     |
| ١٠٠     |                                                                     |
| ١٠١     |                                                                     |
| ١٠٢     |                                                                     |
| ١٠٣     |                                                                     |
| ١٠٤     |                                                                     |
| ١٠٥     |                                                                     |
| ١٠٦     |                                                                     |
| ١٠٧     |                                                                     |
| ١٠٨     |                                                                     |
| ١٠٩     |                                                                     |
| ١١٠     |                                                                     |
| ١١١     |                                                                     |
| ١١٢     |                                                                     |
| ١١٣     |                                                                     |
| ١١٤     |                                                                     |
| ١١٥     |                                                                     |
| ١١٦     |                                                                     |
| ١١٧     |                                                                     |
| ١١٨     |                                                                     |
| ١١٩     |                                                                     |
| ١٢٠     |                                                                     |
| ١٢١     |                                                                     |
| ١٢٢     |                                                                     |
| ١٢٣     |                                                                     |
| ١٢٤     |                                                                     |
| ١٢٥     |                                                                     |
| ١٢٦     |                                                                     |
| ١٢٧     |                                                                     |
| ١٢٨     |                                                                     |
| ١٢٩     |                                                                     |
| ١٣٠     |                                                                     |
| ١٣١     |                                                                     |
| ١٣٢     |                                                                     |
| ١٣٣     |                                                                     |
| ١٣٤     |                                                                     |
| ١٣٥     |                                                                     |
| ١٣٦     |                                                                     |
| ١٣٧     |                                                                     |
| ١٣٨     |                                                                     |
| ١٣٩     |                                                                     |
| ١٤٠     |                                                                     |
| ١٤١     |                                                                     |
| ١٤٢     |                                                                     |
| ١٤٣     |                                                                     |
| ١٤٤     |                                                                     |
| ١٤٥     |                                                                     |
| ١٤٦     |                                                                     |
| ١٤٧     |                                                                     |
| ١٤٨     |                                                                     |
| ١٤٩     |                                                                     |
| ١٥٠     |                                                                     |
| ١٥١     |                                                                     |
| ١٥٢     |                                                                     |
| ١٥٣     |                                                                     |
| ١٥٤     |                                                                     |
| ١٥٥     |                                                                     |
| ١٥٦     |                                                                     |
| ١٥٧     |                                                                     |
| ١٥٨     |                                                                     |
| ١٥٩     |                                                                     |
| ١٦٠     |                                                                     |
| ١٦١     |                                                                     |
| ١٦٢     |                                                                     |
| ١٦٣     |                                                                     |
| ١٦٤     |                                                                     |
| ١٦٥     |                                                                     |
| ١٦٦     |                                                                     |
| ١٦٧     |                                                                     |
| ١٦٨     |                                                                     |
| ١٦٩     |                                                                     |
| ١٧٠     |                                                                     |
| ١٧١     |                                                                     |
| ١٧٢     |                                                                     |
| ١٧٣     |                                                                     |
| ١٧٤     |                                                                     |
| ١٧٥     |                                                                     |
| ١٧٦     |                                                                     |
| ١٧٧     |                                                                     |
| ١٧٨     |                                                                     |
| ١٧٩     |                                                                     |
| ١٨٠     |                                                                     |
| ١٨١     |                                                                     |
| ١٨٢     |                                                                     |
| ١٨٣     |                                                                     |
| ١٨٤     |                                                                     |
| ١٨٥     |                                                                     |
| ١٨٦     |                                                                     |
| ١٨٧     |                                                                     |
| ١٨٨     |                                                                     |
| ١٨٩     |                                                                     |
| ١٩٠     |                                                                     |
| ١٩١     |                                                                     |
| ١٩٢     |                                                                     |
| ١٩٣     |                                                                     |
| ١٩٤     |                                                                     |
| ١٩٥     |                                                                     |
| ١٩٦     |                                                                     |
| ١٩٧     |                                                                     |
| ١٩٨     |                                                                     |
| ١٩٩     |                                                                     |
| ٢٠٠     |                                                                     |
| ٢٠١     |                                                                     |
| ٢٠٢     |                                                                     |
| ٢٠٣     |                                                                     |
| ٢٠٤     |                                                                     |
| ٢٠٥     |                                                                     |
| ٢٠٦     |                                                                     |
| ٢٠٧     |                                                                     |
| ٢٠٨     |                                                                     |
| ٢٠٩     |                                                                     |
| ٢١٠     |                                                                     |
| ٢١١     |                                                                     |
| ٢١٢     |                                                                     |
| ٢١٣     |                                                                     |
| ٢١٤     |                                                                     |
| ٢١٥     |                                                                     |
| ٢١٦     |                                                                     |
| ٢١٧     |                                                                     |
| ٢١٨     |                                                                     |
| ٢١٩     |                                                                     |
| ٢٢٠     |                                                                     |
| ٢٢١     |                                                                     |
| ٢٢٢     |                                                                     |
| ٢٢٣     |                                                                     |
| ٢٢٤     |                                                                     |
| ٢٢٥     |                                                                     |
| ٢٢٦     |                                                                     |
| ٢٢٧     |                                                                     |
| ٢٢٨     |                                                                     |
| ٢٢٩     |                                                                     |
| ٢٢٩     |                                                                     |
| ٢٣٠     |                                                                     |
| ٢٣١     |                                                                     |
| ٢٣٢     |                                                                     |
| ٢٣٣     |                                                                     |
| ٢٣٤     |                                                                     |
| ٢٣٥     |                                                                     |
| ٢٣٦     |                                                                     |
| ٢٣٧     |                                                                     |
| ٢٣٨     |                                                                     |
| ٢٣٩     |                                                                     |
| ٢٤٠     |                                                                     |
| ٢٤١     |                                                                     |
| ٢٤٢     |                                                                     |
| ٢٤٣     |                                                                     |
| ٢٤٤     |                                                                     |
| ٢٤٥     |                                                                     |
| ٢٤٦     |                                                                     |
| ٢٤٧     |                                                                     |
| ٢٤٨     |                                                                     |
| ٢٤٩     |                                                                     |
| ٢٤٩     |                                                                     |
| ٢٥٠     |                                                                     |
| ٢٥١     |                                                                     |
| ٢٥٢     |                                                                     |
| ٢٥٣     |                                                                     |
| ٢٥٤     |                                                                     |
| ٢٥٤     |                                                                     |
| ٢٥٥     |                                                                     |
| ٢٥٥     |                                                                     |
| ٢٥٦     |                                                                     |
| ٢٥٦     |                                                                     |
| ٢٥٧     |                                                                     |
| ٢٥٧     |                                                                     |
| ٢٥٨     |                                                                     |
| ٢٥٨     |                                                                     |
| ٢٥٩     |                                                                     |
| ٢٥٩     |                                                                     |
| ٢٦٠     |                                                                     |
| ٢٦٠     |                                                                     |
| ٢٦١     |                                                                     |
| ٢٦١     |                                                                     |
| ٢٦٢     |                                                                     |
| ٢٦٢     |                                                                     |
| ٢٦٣     |                                                                     |
| ٢٦٣     |                                                                     |
| ٢٦٤     |                                                                     |
| ٢٦٤     |                                                                     |
| ٢٦٥     |                                                                     |
| ٢٦٥     |                                                                     |
| ٢٦٦     |                                                                     |
| ٢٦٦     |                                                                     |
| ٢٦٧     |                                                                     |
| ٢٦٧     |                                                                     |
| ٢٦٨     |                                                                     |
| ٢٦٨     |                                                                     |
| ٢٦٩     |                                                                     |
| ٢٦٩     |                                                                     |
| ٢٧٠     |                                                                     |
| ٢٧٠     |                                                                     |
| ٢٧١     |                                                                     |
| ٢٧١     |                                                                     |
| ٢٧٢     |                                                                     |
| ٢٧٢     |                                                                     |
| ٢٧٣     |                                                                     |
| ٢٧٣     |                                                                     |
| ٢٧٤     |                                                                     |
| ٢٧٤     |                                                                     |
| ٢٧٥     |                                                                     |
| ٢٧٥     |                                                                     |
| ٢٧٦     |                                                                     |
| ٢٧٦     |                                                                     |
| ٢٧٧     |                                                                     |
| ٢٧٧     |                                                                     |
| ٢٧٨     |                                                                     |
| ٢٧٨     |                                                                     |
| ٢٧٩     |                                                                     |
| ٢٧٩     |                                                                     |
| ٢٨٠     |                                                                     |
| ٢٨٠     |                                                                     |
| ٢٨١     |                                                                     |
| ٢٨١     |                                                                     |
| ٢٨٢     |                                                                     |
| ٢٨٢     |                                                                     |
| ٢٨٣     |                                                                     |
| ٢٨٣     |                                                                     |
| ٢٨٤     |                                                                     |
| ٢٨٤     |                                                                     |
| ٢٨٥     |                                                                     |
| ٢٨٥     |                                                                     |
| ٢٨٦     |                                                                     |
| ٢٨٦     |                                                                     |
| ٢٨٧     |                                                                     |
| ٢٨٧     |                                                                     |
| ٢٨٨     |                                                                     |
| ٢٨٨     |                                                                     |
| ٢٨٩     |                                                                     |
| ٢٨٩     |                                                                     |
| ٢٩٠     |                                                                     |
| ٢٩٠     |                                                                     |
| ٢٩١     |                                                                     |
| ٢٩١     |                                                                     |
| ٢٩٢     |                                                                     |
| ٢٩٢     |                                                                     |
| ٢٩٣     |                                                                     |
| ٢٩٣     |                                                                     |
| ٢٩٤     |                                                                     |
| ٢٩٤     |                                                                     |
| ٢٩٥     |                                                                     |
| ٢٩٥     |                                                                     |
| ٢٩٦     |                                                                     |
| ٢٩٦     |                                                                     |
| ٢٩٧     |                                                                     |
| ٢٩٧     |                                                                     |
| ٢٩٨     |                                                                     |
| ٢٩٨     |                                                                     |
| ٢٩٩     |                                                                     |
| ٢٩٩     |                                                                     |
| ٢١٠     |                                                                     |
| ٢١٠     |                                                                     |
| ٢١١     |                                                                     |
| ٢١١     |                                                                     |
| ٢١٢     |                                                                     |
| ٢١٢     |                                                                     |
| ٢١٣     |                                                                     |
| ٢١٣     |                                                                     |
| ٢١٤     |                                                                     |
| ٢١٤     |                                                                     |
| ٢١٥     |                                                                     |
| ٢١٥     |                                                                     |
| ٢١٦     |                                                                     |
| ٢١٦     |                                                                     |
| ٢١٧     |                                                                     |
| ٢١٧     |                                                                     |
| ٢١٨     |                                                                     |
| ٢١٨     |                                                                     |
| ٢١٩     |                                                                     |
| ٢١٩     |                                                                     |
| ٢٢٠     |                                                                     |
| ٢٢٠     |                                                                     |
| ٢٢١     |                                                                     |
| ٢٢١     |                                                                     |
| ٢٢٢     |                                                                     |
| ٢٢٢     |                                                                     |
| ٢٢٣     |                                                                     |
| ٢٢٣     |                                                                     |
| ٢٢٤     |                                                                     |
| ٢٢٤     |                                                                     |
| ٢٢٥     |                                                                     |
| ٢٢٥     |                                                                     |
| ٢٢٦     |                                                                     |
| ٢٢٦     |                                                                     |
| ٢٢٧     |                                                                     |
| ٢٢٧     |                                                                     |
| ٢٢٨     |                                                                     |
| ٢٢٨     |                                                                     |
| ٢٢٩     |                                                                     |
| ٢٢٩     |                                                                     |
| ٢٢١٠    |                                                                     |
| ٢٢١٠    |                                                                     |
| ٢٢١١    |                                                                     |
| ٢٢١١    |                                                                     |
| ٢٢١٢    |                                                                     |
| ٢٢١٢    |                                                                     |
| ٢٢١٣    |                                                                     |
| ٢٢١٣    |                                                                     |
| ٢٢١٤    |                                                                     |
| ٢٢١٤    |                                                                     |
| ٢٢١٥    |                                                                     |
| ٢٢١٥    |                                                                     |
| ٢٢١٦    |                                                                     |
| ٢٢١٦    |                                                                     |
| ٢٢١٧    |                                                                     |
| ٢٢١٧    |                                                                     |
| ٢٢١٨    |                                                                     |
| ٢٢١٨    |                                                                     |
| ٢٢١٩    |                                                                     |
| ٢٢١٩    |                                                                     |
| ٢٢٢٠    |                                                                     |
| ٢٢٢٠    |                                                                     |
| ٢٢٢١    |                                                                     |
| ٢٢٢١    |                                                                     |
| ٢٢٢٢    |                                                                     |
| ٢٢٢٢    |                                                                     |
| ٢٢٢٣    |                                                                     |
| ٢٢٢٣    |                                                                     |
| ٢٢٢٤    |                                                                     |
| ٢٢٢٤    |                                                                     |
| ٢٢٢٥    |                                                                     |
| ٢٢٢٥    |                                                                     |
| ٢٢٢٦    |                                                                     |
| ٢٢٢٦    |                                                                     |
| ٢٢٢٧    |                                                                     |
| ٢٢٢٧    |                                                                     |
| ٢٢٢٨    |                                                                     |
| ٢٢٢٨    |                                                                     |
| ٢٢٢٩    |                                                                     |
| ٢٢٢٩    |                                                                     |
| ٢٢٢١٠   |                                                                     |
| ٢٢٢١٠   |                                                                     |
| ٢٢٢١١   |                                                                     |
| ٢٢٢١١   |                                                                     |
| ٢٢٢١٢   |                                                                     |
| ٢٢٢١٢   |                                                                     |
| ٢٢٢١٣   |                                                                     |
| ٢٢٢١٣   |                                                                     |
| ٢٢٢١٤   |                                                                     |
| ٢٢٢١٤   |                                                                     |
| ٢٢٢١٥   |                                                                     |
| ٢٢٢١٥   |                                                                     |
| ٢٢٢١٦   |                                                                     |
| ٢٢٢١٦   |                                                                     |
| ٢٢٢١٧   |                                                                     |
| ٢٢٢١٧   |                                                                     |
| ٢٢٢١٨   |                                                                     |
| ٢٢٢١٨   |                                                                     |
| ٢٢٢١٩   |                                                                     |
| ٢٢٢١٩   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٠   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٠   |                                                                     |
| ٢٢٢٢١   |                                                                     |
| ٢٢٢٢١   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٢   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٢   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٣   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٣   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٤   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٤   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٥   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٥   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٦   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٦   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٧   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٧   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٨   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٨   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٩   |                                                                     |
| ٢٢٢٢٩   |                                                                     |
| ٢٢٢٢١٠  |                                                                     |
| ٢٢٢٢١٠  |                                                                     |
| ٢٢٢٢١١  |                                                                     |
| ٢٢٢٢    |                                                                     |

صفحة

٧٣

٧٤

٧٥

٧٦

٧٧

٧٨

٧٩

٨٠

٨١

٨٢

٨٣

## ج - تحليل هذه الورقة

٥٤ - هل درس الفرزالي الفلسفية ليغير على الحقيقة؟

٥٥ - أو درسها ليهدى بها؟

٥٦ - المحدودات الفلسفية التي قام بها:

أولاً - مجهود دراسى محض

ثانياً - مجهود نقدى سلى

ثالثاً - مجهود نقدى إيجابى

٥٧ - لماذا أراد نقض الفلسفية والتلوين عليها؟

٥٨ - الحق الصراح كأنتم

## الباب الخامس

### مجاراة الفرزالي من مذهب التعليمية

٥٩ - لماذا درس الفرزالي مذهب التعليمية؟

٦٠ - من أين درسها وعرفها؟

٦١ - كيف درسها؟

٦٢ - المقدمة والنتيجة التي وصل إليها

٦٣ - السبب الحقيقى في دراسته ومجادلته التعليمية

٦٤ - ماذى في مقدمة فضائح الباطنية؟

٦٥ - ت Shawf الفرزالي لتسخير علمه الدينى ظلمة المستظهر بالله

٦٦ - الأجر الدنيوى الذى يطمع فيه الفرزالي

صفحة

٥٩

٦٠

٦٠

٦٤ - « استنباطات تتفق أن الفرزالي قد شاك »

٤٣ - الفرزالي متكلم

٤٣ - نور الفرزالي فسكرة صوفية

٤٤ - ورود هنا وأشواك هناك

٤٥ - أشواك لا ورود فيها

## الباب الثالث

كيف بحث الفرزالي عن الحق؟ وكيف نظر عالم الكلام وزيفه؟

٤٦ - حصر الفرزالي الحق في أربع فرق

٤٧ - كيف وثق من وجود الحق عند إحداها؟

٤٨ - كيف درس علم الكلام وكيف زيفه؟

٤٩ - نظرة الفرزالي إلى كتاب محمد وحديث محمد وأمة محمد؟

٥٠ - نور القرآن ونور الصوفية

٥١ - وأخيراً

## الباب الرابع

دراسة الفرزالي الفلسفية، وتصفيتها المتفلسفين

١ - تاريخ هذه الدراسة كما اعترف به الفرزالي:

٥٢ - لماذا درس الفرزالي الفلسفية؟

٥٣ - كيف درس الفلسفية، ومتى، وأين، وعلى من،

وماذا رأى، وبماذا حكم عليها؟

- ٩٠ - كيف درس الفزالي هم الصوفية وحصله ؟  
 ٩١ - لماذا اضطر أن ينخرط في سلككم عملياً ؟  
 ٩١ - ملاحظة الفزالي حاله وأعماله  
 ٩٢ - الفزالي على شفاعة جرف هار ١١  
 ٩٢ - إجهاض التفكير ، وحيرة في التنفيذ ١١  
 ٩٣ - هواجس الشيطان ، وأمانى النفس ، وخوف العاقبة  
 ٩٣ - تسيطر على الفزالي  
 ٩٤ - الحيرة تبلغ مقتها . فتورث عقلة في لسانه ، وحيرة في جنانه ٩٣  
 ٩٤ - سقوط الاختيار عنده ، والاتجاه إلى الله ، جلوه الاضطرار ٩٤  
 ٩٤ - الفزالي بين الحقيقة والرياء  
 ٩٤ - هل الفزالي هدف لتجريح من الأئمة والعلماء ٨٩  
 ٩٥ - فراق بغداد ، وتفرق الملا ٩٠  
 ٩٥ - دمشق ووطن العزلة والخلوة ٩١  
 ٩٥ - فلتسر القافلة إلى الحجاز على بركة الله ٩٢  
 ٩٦ - الخلوة بين الزمان ، والمعاش ، والأوطان ٩٣  
 ٩٦ - « أور لا يكـن إحساـؤها ولا استـصـاؤها » ٩٤  
 ٩٦ - الصوفية ومشكلة النبوة ٩٥  
 ٩٧ - الشروط الواجب توفرها في سالك طريق الصوفية ٩٦  
 ٩٧ - ماذا رأى الفزالي ؟ وماذا اتهمى إليه أمره ؟ ٩٧  
 ٩٨ - ماذا فهمه بالذوق ؟ ٩٨  
 ٩٨ - درجات المعرفة ٩٩

- ٦٧ - تغير الفزالي في اختيار العلم الذي يريد الخلية  
 ٦٨ - أمر الخليفة للفزالي بتسخير علمه الديني في الدعى الباطنية ٨٣  
 ٦٩ - المستظر بالله يحدد النتائج وعلى الفزالي حياكة المقدمات ٨٣  
 ٧٠ - خروج الفزالي من حيرته ، بشوره على ضالته ٨٣  
 ٧١ - طاعة أولى الأمر أولاً  
 ٧٢ - والذب عن الدين ثانياً ٨٤  
 ٧٣ - والجرى وراء الشهرة والشرف ثالثاً ٨٤  
 ٧٤ - السر والباب في هذا النضال ٨٤  
 ٧٥ - المعنى واضح والمقصود واضح ٨٤  
 ٧٦ - هل يمكن أن تخنق الحقيقة في اعترافات الفزالي ؟ ٨٥  
 ٧٧ - الفزالي يكتب عن التعليمية لأن السلطان أمره بالرد عليهم أو : « ترجيع في غير احتياج » ٨٦  
 ٧٨ - أشواك لاورد فيها ٨٦  
 ٧٩ - هل اختفاء الحقيقة في اعترافات الفزالي كان قصدآ ؟ ...  
 ٨٧ - وهل هذا الاختفاء يقدح في الأمانة العلمية للفزالي ؟

## الباب السادس

الفزالي والصوفية

١ - اعترافات الفزالي الصوفية كما سطرها بنفسه :  
 أو طازوا اعترف الفزالي تسر العلم بمقدار ؟ وعاد إلى تسره بنيساينور ؟

- ١١٠ - الفزالي يقوم بمراسيم الصوفية ليصبح صوفيا  
 ١١١ - الفزالي ينبعض عن الكثير ليحقق هدفه  
 ١١٢ - لماذا هذا الإفصاح المنجم ؟  
 ج - قصة الفزالي الصوفية كما هي الحق والواقع ؟  
 ١١٤ - الفزالي ينسى الهدف الأول  
 ١٢٣ - هل غرض الفزالي من العزلة والخلوة ، سعادة الآخرة ؟  
 ١١٤ - أو الوصول إلى طريق الصوفية ؟  
 ١٢٤ - الجاه ، والمال ، والشواغل ، والعلائق ، عند الفزالي  
 ١١٦ قبل خلوته  
 ١٢٥ - «العلوم الشرعية غير مهمة وغير نافعة» مكذا يعلن الفزالي  
 ١١٧ - نية الفزالي من جميع أعماله ، كسب الشهرة والصيت  
 ١٢٦ - الفزالي ينتابه تفكير عميق ، فيقدم رجلاً ، ويؤخر أخرى  
 ١٢٨ - همسات العقل الباطن عند الفزالي  
 ١٢٩ - تفكيره لمدة ستة شهور  
 ١٣٠ - أمر الله ، وسر الله ، فطبيبه هو الله  
 ١٣١ - كيف عالج الفزالي العقبات التي وقفت في طريقه ؟  
 أو «الجاه والمال ... الأهل والوطن عند الفزالي  
 ٦٢٢ بعد خلوته  
 ١٢٢ - كيف يبتعد الفزالي عن الضلال ويقود أخاه إليه  
 ١٢٣ - خوف الفزالي من الخلية والصحاب  
 ١٢٤ - آراء أهل زمانه في عزلته  
 ١٣٤ - آراء أهل زمانه في عزلته

- ٩٨ - الدوافع التي دفعته إلى الخروج من عزلته  
 ١٠١ - إجهاض في التفكير وحيرة في التنفيذ  
 ١٠٣ - وساوس النفس ، ودعواتي المدوء والاطمئنان  
 ١٠٣ - السلطان يدعو الفزالي إلى التدريس بنيسابور  
 ١٠٤ - كل ماحول الفزالي يدعوه إلى ترك العزلة والخلوة  
 ١٠٥ - النهوض إلى نيسابور  
 ١٠٦ - بين ماضي الفزالي وحاضره  
 ١٠٧ - تدريس بغداد وتدريس بنيسابور  
 ١٠٨ - غرضه من الخروج من بغداد  
 ١٠٩ - قصة ١١  
 حب - كشف النقاب عمّا فات ، وتصويب نحو ما هو آت ؟  
 ١١٠ - لماذا كتب الفزالي المنقد ؟  
 ١١١ - لماذا تكلم عن نظرتي الشك واليقين ؟  
 ١١٢ - لماذا رفض علم الكلام ؟  
 ١١٣ - لماذا درس بنظامية بغداد ؟  
 ١١٤ - لماذا ناقش الفلسفه ؟  
 ١١٥ - لماذا ناقض التعليمية ؟  
 ١١٦ - لماذا انخرط في سلك الصوفية ؟  
 ١١٧ - الفزالي رجل القوة والبطولة  
 ١١٨ - الفزالي يريد التوفيق بين علم الظاهر وعلم الباطن

١٤٧ - التدريس ، وبين دخوله نيسابور وعودته إلى التدريس

١٥٣ - براعة المقطع ، أو : حسن الختام ، أو السبب المباشر

١٥٠ - تأليف النقد

١٥١ - العقل الباطن يظهر ما استمر مرتة رابعة

١٥٢ - باسم الله مجرها ورساها .

## بابُ التلَاجِ

اعتذاران

١ - الاعتذار الأول ، وهو اعتذار غير مقبول .

١٥٧ - هل يمكن أن يقال : إن اعترافات الغزالى صادقة من الناحية النفسية ، ولكن طبيعته البشرية لم تتمكنه من تحقيقها ؟

١٥٨ - إحساس الغزالى بعجزه عن الوصول إلى ما يريد ، وفقد ذلك

١٥٩ - إحساس الغزالى بوصوله إلى ما يريد فعلا ، وفقد هذه النظرية

١٦٠ - وأخيراً : استبطاط هام

ب - الاعتذار الثاني وهو ، اعتذار مقبول :

١٦١ - الغزالى حجة الإسلام ، ورجل الدين لدى علماء المسلمين

١٦٢ - الغزالى فيلسوف الإسلام ، لدى المستشرقين

١٦٣ - اعترافات الغزالى : قوة وإيهان

١٦٤ - الغزالى أستاذ الفلسفة الأوروبيين في المصور الوسطى

١٦٥ - إذاً : ماذا بقى للإسلام من رجال إذا كان الغزالى كذلك ؟

١٦٦ - كيف نعتبر للغزالى ؟

١٦٧ - الغزالى يميز الكذب لسبب

١٣٥ - تحقيق وتصحيح لا بد منه

١٣٦ - تركه التدريس ، واعتزال الناس ، أمر محاوى ١١

١٣٧ - هل صحيح أن الله سهل على قلبه الإعراض عن المال والولد ؟

١٣٨ - الغزالى يشرح العزلة والخلوة الاصوفية الصحيحة

١٣٩ - هل عزلة الغزالى صوفية حقاً ؟

١٤٠ - الغزالى بين منارة دمشق ، وصخرة بيت المقدس

١٤١ - مقارنة بين خلوة الغزالى المعلمية ، وخلوته العملية

١٤٢ - لماذا يذكر الغزالى الحج الآن ؟

١٤٣ - إحساس الغزالى باعتراف الناس عليه

١٤٤ - هل أصبح الغزالى صوفياً حقاً ؟

٤ - ماذا بعد الخلوة والعزلة ؟

هل الانحراف في تلك الاصوفية المرغوب فيه ؟

أو السبوع إلى التدريس المرغوب عنه ؟

١٤٥ - لماذا خرج الغزالى من عزلته ؟

١٤٦ - مدى صدق إحساس الغزالى بأسباب هزاته ؟

١٤٧ - العقل الباطل يسلن ما أخفاه الغزالى

١٤٨ - مقدمات محكمة تتفق ما يريد الغزالى

١٤٩ - العقل الباطن يعلن ما خفى واستمر مرتة أخرى

١٥٠ - إغضاب الله ، والناس ، ولا إغضاب السلطان

١٥١ - العقل الباطن يعلن ما استمر مرتة ثالثة

١٥٢ - تشابه في التفكير ، بين خروج الغزالى من بغداد وتركه

١٦٨ - الصلة بين إباحة الفزالي الكذب ، وبين اعتراضاته

١٦٩ - الغاية تبرر الوسيلة ، مادام الفرار وقوداً ، والمقصود حسناً

١٧٠ - سبب تقديم هذا الاعتذار

١٧١ - وماذا بقي إذاً : بعد هذا الاعتذار ؟

١٧٢ - وما قيمة المندى إذاً : بعد أن يتحقق هذا الاعتذار للفزالي

١٧٣ - كرامته والثقة به ؟

١٧٤ - أثر هذه البحث :

أولاً - النقد ليس بتاريخ حقيقي للفزالي

ثانياً - اعتراضات الفزالي في النقد هي منالية

ثالثاً - تاريخ الفزالي في النقد هو قصة وأبو حامد بطلها

رابعاً - على المستشرقين وغيرهم أن يراجعوا ما كتبوا

فقد ينقضوا ما أبربوا

د - فحص بعض هذه العجائب أو الجبار في أسلوب ذلك البحث :

١٧٤ - مقدمات ونتائج

١٧٥ - إنفصال الاستشهادات ، وبعدها عن الإطالة

١٧٦ - جرأة معاناتها

١٧٧ - جرأة أناقتها

١٧٨ - ضرورة لا بد منها

من أعمال المؤلف

١٥ ملحق تصويبات

## قصيم

حين أديت امتحان الدكتوراه أول مرة بالجامعة المصرية سنة ١٩٢٤ ، ثار الجمهور في ساعات الامتحان على عبارات رآها تمس الفزالي ، وتنقض من مقامه الجليل ، وزاد في ثوره الجمهور غضبة أعلنتها فضيلة الأستاذ الشيخ عبد المجيد اللبان - طيب الله ثراه - وكان من شهود الامتحان ..

ثم عادت الثورة ، حين ظهر كتاب « الأخلاق عند الفزالي » . وتنقل أوارها بين الجرائد والمجلات في أكثر البلاد العربية ، وما زالت تلك الثورة تلاحقني إلى اليوم ، فلن أنسى أن جماعة من علماء بغداد ، صرحو بأن هجومي على الفزالي يصدّهم صدّاً عن التسلّيم علىَ ، يوم كنت ضيف العراق في سنة ١٩٣٨ .

ومنذ أيام قدم إلى « الدكتور أبو العطا » مؤلفه الجديد عن « اعتراضات الفزالي »<sup>(١)</sup> ، فقرأته في ساعة واحدة ثم قررت رده إليه ، مشفوعاً باللام ، لأنّه تناول الفزالي - كما أحسست أول ولة - بما ينفي من مقامه الجليل .

ثم رجعت إلى نفسي فقلت : ما الذي يمنع من أن تكون للقدمة موازنة بين ما قال للمؤلف في الفزالي ، وما قلت فيه ؟

(١) وهو الكتاب الأول باللغة العربية ، والخامس من سلسلة خلاصة الفكري الإسلامي ، التي يصدرها مؤلف هذه الاعتراضات حيث طبع منها أربعة كتب ، جميعها باللغات الأجنبية . « انظر الوجه الرابع من الفلاف » .

ألا تكون هذه فرصة لترضية روح الغزالى ، وقد قيل . . . وقيل إنـى  
أسأت إلـيه ؟

وما هي إلا نظرات في كتاب « الأخلاق عند الغزالى » حتى رأيت أنـى  
هجوم المؤلف على الغزالى صورة من هجومى عليه فيما يتصل بالاعتراضات ،  
وعلى الأخص فيما يتعلق بالموازنة بينه وبين ديكارت ، ففيما كانت ثورتى إذاـ  
على المؤلف ، مع أنى سبقته إلى ذلك المجموع بأعوام طوال ؟

يظهر أنـى فيما نـزعـة إلى مسالمة القدماء ، وهـى نـزعـة لا تتحرـد منها  
إلا حين نـحاول الاعتصـام بـسلطـان الفـكر والـمنطق والـعقل .  
ويـظهـر أـيـضاـ أنـى رـوحـ الغـزالـى قـوـةـ تـقـهرـنا عـلـىـ التـعـصـبـ لهـ منـ حينـ  
إـلـىـ حـينـ .

وقد اعتذر المؤلف عن الغزالى كما اعتذرـتـ منـ قبلـ ، وـمـعـ هذاـ فـنـ المؤـكـدـ  
عـنـدـىـ أـنـىـ الغـزالـىـ لـوـ بـعـثـ لأـعـلـنـ صـدـاقـتـهـ لـمـ جـادـلـهـ عـلـىـ نحوـ ماـ جـادـلـنـاهـ ،  
لـأـنـىـ خـصـوـمـتـنـاـ لـلـغـزالـىـ لـيـسـ مـنـ جـنـسـ خـصـوـمـةـ مـعاـصـرـيـهـ — وـكـانـواـ  
فـيـ الأـغـلـبـ مـنـ الـحـاقـدـيـنـ — وـإـنـماـ هـىـ خـصـوـمـةـ كـرـيـعـةـ مـصـدـرـهـ الشـوقـ إـلـىـ  
عـرـفـةـ الـحـقـ بـوـزـنـ مـاـ تـرـكـ ذـلـكـ الـبـاحـثـ السـكـبـيرـ مـنـ أـقوـالـ وـآرـاءـ .

فـيـ المؤـلـفـ الجـديـدـ الـذـىـ أـكـتـبـ لـهـ هـذـهـ المـقـدـمةـ عـيـبـ وـاحـدـ :ـ هـوـ أـنـ  
الـؤـلـفـ «ـ الدـكتـورـ أـبـوـ العـطاـ »ـ يـتـرـضـ أـنـ جـمـاهـيرـ الـقـراءـ تـارـيخـ الغـزالـىـ  
بـالـتـفـصـيلـ ،ـ وـلـمـ يـقـ إـلـاـ نـقـدـ الـاعـتـرـافـاتـ .ـ وـذـلـكـ فـيـ رـأـيـ عـيـبـ جـمـيلـ ،ـ  
فـاـ يـجـبـ أـنـ فـتـرـضـ أـنـ الطـفـولـةـ الـأـبـدـيـةـ فـيـ قـرـاءـ اللـغـةـ الـعـرـبـيـةـ ،ـ وـلـمـ فـيـهـ أـلـفـأـ  
يـعـرـفـونـ مـنـ تـارـيخـ الغـزالـىـ أـشـيـاءـ وـأـشـيـاءـ !ـ  
وـالـكـتـابـ كـلـهـ مـبـنـىـ عـلـىـ تـزـيفـ اـعـتـرـافـاتـ الغـزالـىـ ،ـ وـجـعـلـهـ صـورـيـةـ

لاـحـقـيقـيـةـ ،ـ وـقـدـ دـارـ المـؤـلـفـ حـولـ هـذـاـ الغـرضـ بـأـسـلـوبـ مـلـفـوـفـ ،ـ مـراـءـةـ  
لـمـوـاطـفـ الـقـارـئـيـنـ ،ـ وـلـمـ يـقـنـصـ أـنـ يـنـصـ فـيـ ذـيـلـ الصـفـحةـ الثـانـيـةـ وـالـمـشـرـيـنـ عـلـىـ أـنـ  
مـلـاحـظـاتـهـ التـفـرـقـةـ :

«ـ لـنـ تـنـقصـ مـنـ قـيـمـةـ الغـزالـىـ الـعـلـمـيـةـ ،ـ وـلـنـ تـنـفـصـ مـنـ كـرـامـةـ السـخـصـيـةـ بـأـيـ

حـالـ ،ـ وـإـنـ بـدـاـ لـقـارـئـهـ الـمـتـبـعـلـ عـكـسـ ذـلـكـ »ـ .

وـأـقـولـ :ـ إـنـ المـؤـلـفـ كـانـ يـسـتـطـعـ الـاستـقـنـاءـ عـنـ هـذـاـ الـاخـتـرـاسـ لـأـنـ  
الـبـحـثـ الـعـلـمـيـ لـيـعـرـفـ الشـعـرـ فـيـ الـكـشـفـ عـنـ الـحـقـائـقـ ،ـ وـلـأـنـ كـرـامـةـ الغـزالـىـ  
الـسـخـصـيـةـ لـيـسـ أـعـزـ مـنـ كـرـامـةـ الـعـلـمـ ،ـ وـهـوـ مـنـ كـبـارـ الـذـيـنـ أـفـنـواـ أـعـارـمـ فـيـ  
الـبـحـثـ عـنـ الـحـقـ .

وـمـنـ حـسـنـ الـحـظـ أـنـ المـؤـلـفـ لـمـ يـتـحرـزـ فـيـ مـجـادـلـةـ الغـزالـىـ ،ـ فـضـىـ فـيـ طـرـيـقـهـ  
غـيـرـ هـيـابـ .ـ وـلـعـلـ رسـالـتـهـ الـجـدـيـدـ هـذـهـ تـهـيـجـ الـمـشـيـعـيـنـ لـلـغـزالـىـ ،ـ فـتـشـوـقـهـ إـلـىـ  
أـبـحـاثـ فـيـ الرـدـ عـلـيـهـ .

لـيـتـهمـ يـفـعـلـونـ ١ـ فـقـدـ طـالـ رـكـودـ الـدـرـاسـاتـ الـفـلـسـفـيـةـ ،ـ وـحـرـمـتـ مـنـ النـفـعـ  
الـذـيـ يـشـيرـهـ الـجـدـالـ .

وـلـكـنـيـ أـسـبـقـ أـشـيـاعـ الغـزالـىـ إـلـىـ مـنـاصـرـهـ فـأـقـولـ :

هـلـ كـانـ يـجـبـ عـلـىـ الغـزالـىـ أـنـ يـنـخـفـيـ مـاـ يـسـاـورـهـ مـنـ القـلـقـ بـسـبـبـ عـجـزـهـ عـنـ  
الـوصـولـ إـلـىـ الـحـقـيـقـةـ ؟ـ

هـلـ كـانـ يـجـبـ عـلـىـ الغـزالـىـ أـنـ يـنـكـرـ تـعـلـقـهـ بـالـدـنـيـاـ وـالـأـهـلـ وـالـأـبـنـاءـ ،ـ  
لـتـصـحـ خـلـوتـهـ الصـوـفـيـةـ ؟ـ

هـلـ كـانـ يـجـبـ أـنـ تـكـوـنـ اـعـتـرـافـاتـهـ حـاوـيـةـ جـمـيعـ شـؤـونـ حـيـاتـهـ بـالـتـفـصـيلـ لـتـفـيـضـهـ  
عـنـ تـهـمـةـ التـزـيفـ ؟ـ

اعترافات الغزالى - كما فهـما العلـماء والـمستشرقـون - ثورـة تنـفـض  
الـغـبار عن تـراث صـاحـب الإـحـيـاء .

أنا أعتقد أن الغزالى صادق في كل ما رواه ، حتى في التحرز الذى أوجـبـ  
كتـان بعض الشـفـون . وفي بعض الفـضـائل السـلـبية ما يوازـى قـوـةـ  
الفـضـائل الإـيجـابـية ، لو نظرـنا بـعـينـالـإـنـصـافـ .

إنـ منـ أـعـجـبـ العـجـبـ أنـ نـرـىـ اـغـتـيـابـ الغـيرـ رـذـيلـةـ تـهـوىـ بـصـاحـبـهاـ إـلـىـ  
أـعـقـدـ درـكـاتـ الـجـحـيمـ ، ولاـرـىـ مـنـ الرـذـيلـةـ أـنـ لـفـاتـ أـنـفـسـنـاـ بـعـرـضـ مـساـوـئـهـ  
عـلـىـ النـاسـ ١١

إنـ تـحرـزـ الغـزالـىـ فـعـنـ بـعـضـ الـاعـتـرـافـاتـ دـلـيلـ عـلـىـ أـنـهـ رـجـلـ سـلـيمـ Normal  
وـأـنـاـ أـذـهـبـ إـلـىـ أـبـعـدـ مـنـ ذـاكـ ، فـأـقـرـرـ أـنـ رـضاـ الغـزالـىـ غـمـاـ اـنـتـهـىـ إـلـيـ شـاهـدـ  
عـلـىـ قـوـةـ الشـفـقـةـ بـالـذـنـبـ ، وـقـدـ أـيدـتـ التـارـيخـ هـذـاـ الـعـنـىـ فـكـنـهـ مـنـ الـوـنـوبـ فـوـقـ  
مـرـاحـلـ التـارـيخـ ، وـسـتـنـقـضـ أـزـمـانـ وـأـجيـالـ قـبـلـ أـنـ يـنـتـالـ روـحـ الغـزالـىـ ثـقـهـ  
مـنـ الـمـوـدـ .

إنـ أـكـثـرـ الـلـغـاتـ مـعـطـرـةـ بـاسـمـ الغـزالـىـ ، مـعـ أـنـهـ فـيـ الـلـغـةـ الـعـرـبـيـةـ مـنـ  
الـمـفـلـوـبـينـ ، فـقـدـ جـنـتـ شـهـرـتـهـ بـالـتـصـوـفـ عـلـىـ قـيـمـتـهـ الـعـلـمـيـةـ ، وـإـلـاـ فـنـ الـذـيـ  
يـعـرـفـ أـنـ أـبـحـانـهـ فـيـ الـمـنـطـقـ هـيـ خـيـرـ مـاـ كـتـبـ فـيـ الـلـغـةـ الـعـرـبـيـةـ ؟  
وـمـنـ الـذـيـ يـعـرـفـ أـنـ ذـلـلـ الـلـغـةـ الـتـىـ يـكـتـبـ بـهـاـ عـلـمـ الـأـصـولـ ؟  
وـمـنـ الـذـيـ يـعـرـفـ أـنـ أـبـحـانـهـ فـيـ الـفـقـهـ هـيـ خـيـرـ مـاـ أـتـرـ عـنـ الشـافـعـيـةـ ؟

لاـ يـمـوـزـ الغـزالـىـ إـلـاـ أـنـ يـكـوـنـ لـهـ تـلـامـيـدـ روـحـيـوـنـ ، وـنـحـنـ تـلـامـيـدـ ذـلـكـ  
الـإـمامـ الـجـلـيلـ ، وـسـنـخـدـمـهـ بـتـشـرـيـحـ مـاـ خـلـفـ مـنـ أـفـكـارـ وـآرـاءـ ، وـلـخـلـقـ لـهـ  
أـصـدـقاءـ ، فـتـقـامـ لـهـ مـدـرـسـةـ عـلـمـيـةـ فـكـلـ إـقـلـيمـ ، وـيـتـأـلـقـ اـسـمـهـ مـنـ جـدـيدـ فـيـ مـسـاءـ  
الـمـقـولـ وـالـمـنـقـولـ .

وـالـرسـالـةـ الـتـىـ أـكـتـبـ لـهـ هـذـهـ الـمـقـدـمةـ تـحـقـقـ هـذـاـ الـفـرـضـ ، فـهـىـ ثـورـةـ عـلـىـ

لـيـتـ ثـمـ لـيـتـ ١١

لـيـتـ الدـنـيـاـ نـسـمـحـ بـأنـ نـلـفـتـ إـلـىـ الغـزالـىـ مـصـورـاـ فـيـ قـوـاهـ الـعـلـمـيـةـ  
وـالـرـوـحـيـةـ ، فـقـدـ خـلـقـ هـذـاـ الرـجـلـ آـفـاقـاـ مـنـ الـفـكـرـ وـالـبـيـانـ ، وـشـغـلـ الدـنـيـاـ بـعـقـلـهـ  
وـرـوـحـهـ آـمـادـاـ مـنـ الزـمـانـ .

إـنـ النـسـخـةـ الـتـىـ اـعـتـمـدـتـ عـلـيـهـاـ فـيـ قـدـ كـتـبـ الـإـحـيـاءـ نـسـخـةـ أـثـرـيـةـ ، وـقـدـ  
جـمـعـتـ أـنـ الـذـيـ نـشـرـهـ رـجـلـ مـنـ بـنـيـ إـسـرـائـيـلـ ١  
فـنـ تـعـودـ بـسـيـطـرـةـ الغـزالـىـ الـعـلـمـيـةـ وـالـرـوـحـيـةـ لـيـتـجـرـ فـيـ نـشـرـكـتـهـ أـقـطـابـ الـمـالـ ؟  
وـمـنـ نـرـىـ فـيـ الـقـاهـرـةـ مـكـتـبـةـ لـاـ تـنـشـرـ غـيـرـ مـؤـلـفـاتـ الغـزالـىـ ، وـمـاـ كـتـبـ  
فـيـ قـدـ الغـزالـىـ ؟

لـقـدـ اـسـبـشـرـتـ حـيـنـ رـأـيـتـ «ـ دـارـ الـمـكـتبـ الـأـهـلـيـةـ بـمـيدـانـ إـبرـاهـيمـ باـشاـ »  
تـنـشـرـ هـذـاـ الـمـؤـلـفـ ، وـكـانـ الـمـنـظـورـ أـنـ الـمـكـاتـبـ الـتـىـ تـقـومـ بـذـلـكـ الـمـيدـانـ لـاـ تـعـرـفـ  
غـيـرـ طـرـائـفـ الـأـفـاصـيـصـ .

مـصـرـ بـخـيـرـ وـعـافـيـةـ ، جـعـلـهـ اللـهـ إـلـىـ الـأـبـدـ مـنـارـ الـفـكـرـ وـالـمـقـلـ وـالـبـيـانـ .

زـكـىـ مـبـارـكـ  
المـقـتـشـ بـوزـارـةـ الـعـارـفـ

أـوـلـ مـارـسـ سـنـةـ ١٩٤٣

تعزیف  
او

جواب و سؤال

## ١ - جواب ...

### ١ - أبوه

أما أبوه فقد كان فقيراً صالحاً غزال صوف وكان دائماً يجلس إلى الفقهاء ويحترمهم وبحسن إليهم ، ويتنمى أن يكون له ابن مثلهم ، وكان عندما يجلس إلى الوعظ وحلقات الصوفية يتأثر بهم ويرجو الله أن يرزقه بابن يشا كلهم<sup>(١)</sup> ..

### ٢ - أم

أما أمه فلا يعرف من أمرها شيء إلا أنها توفيت وهو صغير .

### ٣ - أخوه

أما أخيه الأكبر منه سناً، فقد انخرط في سلك الصوفية شاباً، واحتل بنفسه، ودخل بغداد، وازدحم الناس على دروسه ، وكان دائماً ينصح أخاه الأصغر هذا بقوله :

إذا صحبت الملوك ظلّبس  
من التوق أي ملبس  
واخرج إذا ما دخلت أعمى  
وادخل إذا ما خرجمت أخرين

### ٤ - الوصي عليه

أما الوصي عليه وعلى أخيه الأكبر هذا فقد كان رجلاً صوفياً وصاه عليهمما أبوها قبل موته .

(١) ص ١٠٢ ج ٢ طبقات الشافعية لـ الكبير للسيكي

وهو

ووهناك تعرف إلى الوزير نظام الملك مؤسس للدارس النظامية بالعراق (١) .  
هذا الوزير ما كان يحترم إلا أدعية العلم وقراء الصوفية ، ولما سئل عن  
سبب ذلك قال :

« إن هؤلاء إذا قررتهم مني ، أثروا على بما ليس في » .

٨ - اختباره مدرسا بنظامية بغداد  
ظل ذلك الشاب الذي ترجم له مختلف إلى مجلس نظام الملك ويدخل  
في المناقشات التي تحدث في ذلك المجلس .

وأخيراً وبعد سنتين وجد الوزير نظام الملك في ذلك الشاب ما يتفق  
ورغباته وميوله ، فولاه التدريس بنظامية بغداد ١٠٩١ م - ٤٨٤ ه وكانت  
سنّه حينئذ ٣٤ سنة فزأول التدريس بها ونال شهرة واسعة « لقو شبابه  
وفصاحة لسانه . ونكته الدقيقة وإشاراته اللطيفة » (٢) .

(١) هو أبو علي بن الحسن بن علي بن إسحاق الطوسي (٤٠٨ - ٤٨٥) هـ  
وزير السلطان السلاجوق ابن ارسلان ثم ابن ملكشاه إذ مكث لها وزيراً حوالي  
ثلاثين سنة .

(٢) هذه الفقرات جميعها « جواب وسؤال » ملخصة من الفصل الثاني من  
الكتاب الثالث في السلسلة وهو طبع القاهرة سنة ١٩٣٩ La Pensée Philosophique d'Algazali

« أعلم أنني أفتقد عليكما ما كان لكما ، وأن أراجل فقير ، ليس لي مال  
فأوايسيكما به . وأرى أن تلتجأ إلى مدرسة كأنكما من طلبة العلم ، فيحصل لكما  
قوت يعينكما على وقتكم . » ففعلاً وكان ذلك سبباً في تعلمهما (١) .

## ٥ - هو نفسه

أما هو نفسه « الذي تصل له » فهو القائل « طلبنا العلم لغير الله فأبى أن  
يكون إلا الله » .

## ٦ - ملاموه

أما بعض معلميه .

ففي صباح كان أحمد بن محمد الراذ كافى الذي أخذ عنه طرقاً من الفقه  
في طمو .

وفي شبابه عندما سافر إلى نيسابور لبيان العلم بنظاميتها كان إمام الحرمين  
أبا المعال الجوني الأشعري السنى حيث كان يدرس بها . فدرس عليه المنطق والفقه  
والأصول والجدل . وظل معه بنيسابور إلى أن توفي سنة ١٠٨٥ م - ٤٧٨ (٢) .

## ٧ - انصراف بالوزير نظام الملك

وبعد وفاة أستاده إمام الحرمين هذا ، خرج من نيسابور وسنة ثمان  
وعشرون سنة إلى العسكر وهي بلدة قرية منها .

(١) اتحاف ج ١ ص ١٧

(٢) اتحاف ج ١ ص ١٧

## ٩ - أسئلة أو نقاط الاعتراف

أما لماذا ترك التدريس بنظامية بغداد؟ وبعد عشر سنوات أو تزيد؟ رجع إلى التدريس بنظامية نيسابور؟

أما لماذا ترك العراق، واحتلى بالشام عشر سنوات أو تزيد، ثم رجع إلى العراق ثانية؟

أما لماذا حمل على الفلسفة، وسفه المقلسين؟

أما لماذا ناهض الباطنية وكتب ضد التعليمين؟

أما قوله « طلبنا العلم لغير الله فأبى أن يكون إلا الله » فلا ندرى هل كان قوله حقاً وصداقة؟ أو الحق والصدق أنه طلب العلم لغير الله، وظل ينشره، ويطلب لغير الله كما بدأ؟

أما الإجابة على ذلك كله فسيقى بها علينا هو نفسه في اعترافاته التي سجلها بقلمه والتي سطرها في كتاب له وهو « المنقد من الضلال وللوصول إلى ذى العزة والجلال » والتي سنتكلم عنها بإسهاب في الفصول الآتية.

أما من هو ذلك الصبي - التلميذ - الشاب - الأسناذ - الفيلسوف - الصوفى - للمترف؟

فهو أبو حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالى الفارابى الأصل وللولود فى ٤٥٠ - ١٠٥٨ م بطوس.

والمتوفى فى ١١١٣ - ٢٠٠٥ م بطوس أيضاً.

## باب الأول

### ١- لماذا ألف الغزالى المنقد؟

### أو لماذا قدم إلينا اعترافاته؟

### ١٠ - أما بعد

« أما بعد . فقد سألنى أيمها الأخ فى الدين ، أن أحكى لك ما فاتسته فى استخلاص الحق من بين اضطراب الفرق ، مع تباين للسلوك والطرق ، وما استجرأت عليه من الارتفاع من حضيض التقليد إلى يفاع الاستبصار ، وما استفدتته أولاً من علم الكلام ، وما احتويته ثانياً من طرق أهل التعليم ، القاصرين للدرك الحق على تقليد الإمام ، وما ازدريته ثالثاً من طرق التفاسير ، وما ارتضيته أخيراً من طريقة النصوف ، وما انجل فى تصاعيف قنبعى عن

#### ملاحظات :

١ - معظم العبارات للنصوص عليها بين توسيع و التي تقلل منها من كلام العزالى فى المنقد فيما شاء من التصرف الفظوى الذى لا يعنى المراد لقائله باى حال .

٢ - اعتمدها فى نقل هذه العبارات على النسخة المطبوعة بطبعية ابن زيدون بدمشق سنة ١٩٣٤ واتى طبعتها شعبية الفاسفة بها بعد أن تصفينا جميع طبمات المنقد ووجدنا أنها أصحها وأدقها .

٣ - أرجو القاريء ألا يتخل فى تكوير فكرة ماعن الغزالى حتى ياتى على جبين هذا البحث الذى أعتقد أن كل باب منه وكل فقرة فيه تكمل الأخرى ، وهذه النقاط مجتمعة تكون فكرة إن تتفق من قيمة الغزالى العالية وإن تحظى من كرامته الشخصية باى حال وإن بدا للقاريء المتجل عكس ذلك .

ورأوه أيضاً أنه بعد هذا الاعتزال يرجع إلى نيسابور ليقوم بتدريس تلك العلوم نفسها.

والواقع أن هذه الحادثة، حادثة رجوعه إلى التدريس بنیسابور، « وهي آخر الحوادث التي سجلها في المنفرد » كانت هي السبب في تأريخه نفسه وفي تسجيله اعتراضه، أو بعبارة أدق كانت السبب المباشر لكتابته « المنفرد من الصلاة ، والموصى إلى ذى العزة والجلال » .

أفاویل الخلق من لباب الحق ، واصرفي عن نشر العلم ببغداد ، مع كثرة الطلبة ، وما دعاني إلى معاودتي بنيسابور بعد طول المدة .

فابتدرت لإجابتكم إلى مطلبكم بعد الوقوف على صدق رغبتك ، وقلت :

مستعيناً بالله ومتوكلاً عليه ، ومستوفقاً منه ، وملتجئاً إليه ..... اعلموا ..... (١) .

١ - الظريف الذى قص الفرزالى فى رواية نار بخ ميان  
 بهذه الكلمات بدأ الفرزالى يقص علينا تاريخ حياته الفكرى فى كتابه  
 «للنجاة من الضلال ، وللوصول إلى ذى العزة والجلال ». .  
 وقد كان ذلك حول الأيام الأخيرة من سنة أربعين وخمسة وعشرين هجرية ،  
 أو الأيام الأولى من السنة التي تلتها .  
 وبعد أن انتهى فعلاً من تأليفه الفقهية والأصولية ، ومن الرد على التعليمية  
 والفلسفية ، ومن الدعاية والنشر لتقالييد الصوفية وأبحاثهم ، وبعد أن أودع كل  
 عامة إحياءه الخالد .

١٢ - السُّبُّبُ الْمُبَاشِرُ فِي إِذَاعَةِ نَا. بَنْجُ عِيَانَه  
وَسَوَاءُ أَسْأَلَهُ حَقِيقَةً أَخْلَفَ الدِّينَ حَكَائِيَّةً، مَا قَسَّاهُ فِي اسْتِخْلَاصِ الْحَقِيقَةِ وَبِيَانِ  
مَا صَرَفَهُ عَنْ نَسْرِ الْعِلْمِ بِيَغْدَادِ، وَمَا زَادَ دُعَاءَ ثَانِيَةً إِلَى نَسْرِهِ بِنِيَسَابُورِ وَ...  
أَمْ افْتَرَضَ هُوَ أَنْ هُنَاكَ سَائِلًا قَدْ سَأَلَهُ هَذَا السُّؤَالُ، فَهَذَا فَضْلًا عَنْ أَنَّهُ

(١) منتدى ص ٤ و ٢ .

واختيار » (١) .

١٤ - ملأ طرح الغزالى التقليد ظهرياً؟

ويمدثنا أيضاً بأنه :

«عندما وجد نفسه اضطراراً لا اختياراً متعطشاً إلى درك الحقائق ، وبأنه عندما رأى حبيان النصارى ينشؤون على التنصر ، وغزبان اليهود يدرجون على التهود ، وفتيان المسلمين يشرون على الإسلام ، وعندما سمع حديث محمد عليه السلام : « كل مولود يولد على فطرة الإسلام ، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه » (٢) .

ثم يمدثنا أيضاً بأنه :

«عندما رأى كل هذا انحلت عنه رابطة التقليد ، وتكسرت عليه العقائد الموروثة على قرب عهد بن الصبا ، وتحرك باطنها إلى طلبحقيقة الفطرة الأصلية ، وإلى معرفة حقيقة العقائد المارة بتقليد الوالدين والأستاذين ، وإلى التمييز بين هذه التقليدات التي أوائلها تلقينات » (٣) .

١٥ - الحقيقة أو العلم اليقيني

وهنا يبدأ الغزالى بتحديد الحقيقة التي ينشدها وبيان العلم الذى يريد أن ينتمى به .

هذا يظهر له :

(١) « منفذ من ٧ » .

(٢) « منفذ من ٧ » .

(٣) « منفذ من ٧ و ٨ » .

ب - كيف درس الغزالى العلوم المختلفة؟

١٣ - كيف درس الغزالى العلوم المختلفة ولماذا؟

يمدثنا الغزالى بأنه :

« من للراحلة إلى الآن ، أى من قبيل العشرين إلى الحسين وهو في حرب وجلاد ، فهو يقتصر بمحوار العلوم ، ويختوض غمارها خوض المஸور ، ويتوغل في كل ظلمة ، وينهمج على كل مشكلة ، ويقتصر كل ورطة ، ويتنحص عن عقيدة كل فرق ، ويستكشف أسرار كل مذهب » (١) .

« فقرأ للباطنية ، وناقش الظاهيرية ، وناضل الفلسفه ، وأى على كلام التكلميين؟ وحرص على تعرف أسرار المنصوفين » (٢) .

لماذا كل هذا؟

يحب الغزالى :

« بأنه يريد أن يميز بين الحق والبطل ، بين للنسن والمبتدع » (٣) .

« وبأنه يتعطش إلى درك الحقائق « حقائق الأمور » دأبه ودينه غريزة وفطرة وضعنا من الله في جبلته ، فليس له فيه حيلة

(١) منفذ من ٥ .

(٢) منفذ من ٦ و ٥ .

(٣) منفذ من ٥ .

«أن العلم اليقيني هو الذي ينكشف فيه المعلوم انسكاشاً لا ييقن معه حريب، ولا يقرب منه غلط أو وهم، حتى ولو قلب الحجر ذهبًا ، والعصا ثعباناً ، دليلاً على عدم صحته مانطريق إلى المؤمن به ظل من الشك أو حفيظ من الإنكار»<sup>(١)</sup>.

وبعد أن يصل الغزال إلى هنا التحديد يعلن للملاً أجمع:

«إن كل الحقائق التي لا يعلمها على هذا النحو من اليقين هي حقائق لاتقة بها ، ولا أمان منها»<sup>(٢)</sup>.

أو بعبارة أدق هي ليست في نطاق العلم اليقيني بأى حال.

ح - كيف جحمد العلوم؟  
وكيف أعلن الشك؟  
وكيف اعتصم باليقين؟

٦ - هل الحواس وسائل العام اليقيني؟

يحدثنا الغزال بأنه :

بعد تحديديه العلم اليقيني، أخذ يقتضي عن علومه التي لها صفتة، والتي تدخل في نطاقه ، فوجد «أن الحسبيات والضروريات هي التي يمكن أن تكون لها هذه الصفات»<sup>(١)</sup>.

ولكنه يتشكك فيها قائلاً :

«لماذا لا تكون الحسبيات غير موثوق بها كالتقليديات سواء بسواء وهي التي طرحتها ظهرياً؟

وهل حقاً يمكن أن يتطرق إليها الشك؟

نعم وفعلاً يتطرق إليها وأخذ يتسع، فهو إذا تأمل أقوى حواسه وهو البصر، ووجده يحسن بأنه ينظر إلى الفلل فيراه واقفاً، بينما هو بالمشاهدة والتجربة يتحرك تدريجياً ، ويحسن بأنه ينظر إلى السكودكب فيراه صغيراً في مقدار دينار، بينما الأدلة الهندسية تدل على أنه أكبر من الأرض في المقدار»<sup>(٢)</sup>.

(١) « منتدى من ١٠ »

(٢) « منتدى من ١١ »

(١) « منتدى من ٨ »

(٢) « منتدى من ٩ »

يستنبط العزالى من هذا :

«إن أمثال هذه المحسوسات التي كانت وسائل علمه بها، وحكمه عليها حواسه، لا يمكن أن تدخل في نطاق العلم اليقيني، إذ جاء حاكم العقل فسكنها تكذيباً لاسبيل إلى مدافعته» (١) .

١٧ - هل الأذوليات وسائل العلم اليقيني ؟

وهنا يقفز العزالى إلى النتيجة الآتية قاتلاً :

«أما وقد بطلت الثقة بالمحسوسات فهل يمكن أن توجد ثقة بالعقليات المؤسسة على الأوليات كقولنا العشرة أكثر من الثلاثة والنفي والإثبات لا يجتمعان . (٢) » .

ولكن المحسوسات تنهض قائلة له :

بم تأمين أن تكون ثقتك بالعقليات كثيقتك بالمحسوسات ؟  
أما كنت واثقاً بي بغباء حاكم العقل فسكنبني ؟ ولولا حاكم العقل

لا استمررت على تصديق ! !

الإيungan إذاً أن يكون وراء إدراك العقل حاكم آخر إذا تحبلى كذب العقل في حكمه كما تحبلى حاكم العقل فسكنب الحسن في حكمه ، وعندم تحبلى ذلك الحاكم «الإدراك» لا يدل على استحالته ؟ ! ! (٣) .

١٨ - ارتكاب ملامح بين المحقيقة والشك

لم يجر العزالى جواباً عما سبق ، بل زاد شكه وتآيد بما يراه في المقام من

(١) «منقذ ص ١١»

(٢) «منقذ ص ١١ و ١٢»

(٣) «منقذ ص ١٢ و ١٣»

من الأحلام والخيالات التي يعتقد ثباتها واستقرارها ، وعند استيقاظه يعلم أن جميع مارأه في منامه وهم وخیال .

وهنا يسائل الغزالى نفسه :

«بم تأمين أن تكون هناك حالة «هي غير موجودة لسبب ما» نسبتها إلى يقظتك كنسبة يقظتك إلى منامك ، وتكون يقظتك نوماً بالنسبة إليها ، وعلى ذلك فكل مانعتقد في يقظتك بحسن أو بعقل هو حق بالإضافة إلى حاليك الآن .

أما لو عرضت لك تلك الحالة «التي هي لسبب ما غير موجودة الآن» لتقينت أن جميع ماتو همه بعقلك هو خيالات لأصل لها .  
وهنا يفرض الغزالى أن تلك الحالة هي إما أن تكون :

أ - الحالة التي يدعى بها الصوفية «حالة الجنب» Estasi فهم يزعمون حين تلبسهم تلك الحالة أنهم يشاهدون أموراً لا توافق هذه للعقلات .

ب - وإنما أن تكون هي حالة الموت فمحمد عليه السلام يقول : «الناس غيام فإذا مانوا انتبهوا» فلعل الحياة الدنيا هي نوم بالنسبة إلى الحياة الأخرى ، فإذا ما مات الإنسان ظهرت له الأشياء على خلاف ما يشاهدها الآن . ويقال له حينئذ «فكتشفنا عنك غطاءك ببصرك اليوم حديث» (١) .

١٩ - الشك يسيطر على الغزالى

نعم جالت بفكر العزالى الخواطر السابقة ، وانتقدت في نفسه ، خاول لذلك علاجاً ، والعلاج لا يمكن إلا بالدليل ، والدليل لا يمكن إلا أن يكون

مركباً من الأوليات ، وقد رأيت سابقاً أنها ليست في نطاق علمه اليقيني .

«أفضل الداء ، وشح الدواء ، فظل شهرين تقريراً وهو على مذهب السفسطة ، بحكم الحال لا يحكم المقال » (١) .

## ٢٠ - اليقين يصرع الشك

«ولكن بعد انتهاء الشهر ان شفاء الله من ذلك المرض وعادت النفس إلى الصحة والاعتدال ورجعت الضروريات والأوليات المقلية مقبولة موثوقة بها على أمن ويقين » (١) .

كيف شف؟

كيف دخلت الأوليات في نطاق علمه اليقيني؟

«لم يكن ذلك بنظام دليل ، وترتيب كلام ، بل بنور قذفه الله في قلبه» (٢)

«ذلك النور هو مفتاح أكثر المعارف» (٣)

## ٢١ - نور المعرفة واليقين

١ - «ذلك النور هو الذي أراده إله المسامين جل جلاله عندما قال :  
«فنيرد الله أن يهديه بشرح صدره للإسلام» (٤) .

٢ - «ذلك النور هو الذي أراده نبي المسلمين عليه السلام عندما سئل عن  
معنى الشرح فقال : «هو نور يقذفه الله في القلب» (٥) .

«ذلك النور هلامته التجاوز عن دار الفرور والإنابة إلى دار الخلود» (٦) .

٣ - «ذلك النور هو الذي قال محمد عليه السلام فيه : إن الله تعالى خلق

(١) « منتدى من ١٤ » (٢) « منتدى من ١٣ » (٣) « منتدى من ١٤ »

(٤) « منتدى من ١٤ او ١٥ » (٥)

## ٢٣ - من أين أنت إلى الفزالي فكرة الشك؟

ليس من دين في أن فكرة الشك في الحقائق ، والتجدد من التقليديات والتلقينيات ، هي فكرة قديمة أساسها مافي طبع الإنسان من طلب المعرفة لكل ما يجري حوله ، ومن الجهل بها حيناً ، ومن الشك فيها أحياناً ، ومن الوقوف على حقيقتها أحياناً .

أليس الشك هو المرحلة الوسطى لطبع الحقائق؟

أما فكرة تصنف الشك واقترابه ، واعتناؤه كذهب من مذاهب التفكير ، وكوسيلة من وسائل الوصول إلى المعرفة ، فهي فكرة إغريقية قديمة نادى بها السفسطائيون ، وأخضوها لما يقىء التفكير ، ومعايير الفلسفة .  
ليس في كل هذا ريب .

ولكن لم لا يكون الفزالي قد وصل إلى نظرية الشك هذه بذاته المستقلة ورأيه الخاص؟

ولم لا يكون اتفاقه مع السفسطائيين في الفكرة إنما هو من توافق الآراء ومقابل الأفكار؟

نعم إن الفزالي نفسه قد كفانا مثونة البحث والتخمين ، فقد دلنا على أنه قد عرف حكاية الشك ، وعرف أن السفسطائيين أصحابها ، وعرف أنه قلها لهم ، بل وكتبها في أحد كتبه ، وتقدها قبل أن يكتب كتابه المقذف هذا ، وقبل أن يقصها علينا قصة نلس منه أنه هو المبتكر لما اخترع لأجزاءها .

فهو في كتاب «فضائح الباطنية»<sup>(١)</sup> طبعة ليدن سنة ١٩١٦ بإشراف Gold Zihler يقول :

(١) بمكتبة الجامعة المصرية تحت رقم ٤٢٧٧ فلسفية .

## الباب الثاني

### ١ - شك الفزالي وإيمانه

#### ٢٣ - ماذا دفعه ليراد عظمة شكر؟

أما لماذا أورد الفزالي حكاية الشك مفتتحاً به اعتقاده إلى قصها في المقدمة فلا ن طريق المفكرين ، ونوح الملائكة الأحرار ، هو عدم التقيد بأراء السابقين ، اللهم إلا ما وافق آرائهم ، وحيثئذ يعتقدونها لا على أنهم لها مقلدون ، بل لأنهم لما فيها موافقون ، فكأنهم لما مبتكرون .

وهكذا يريد الفزالي أن يدل على أن بحثه في العلوم ، ووصوله إلى الحقيقة ، وإيمانه بالمعرفة إنما كان عن بحثه الخاص ، وتفسيره الشخصي ، واستقلاله الفكرية ، فلم يتقييد بشئي المعرف و مختلف العلوم ، بعد أن آتى عليها وعرفها ، فدرج من حجج التكلمين ، إلى تعاليم التعليمية «الباطنية» ، ومن آراء الفلاسفة إلى لمحات الصوفية ، لم يقلد شخصاً ، ولم يتتابع مذهبـاً ، وإنما طرح ظهرياً كل هذه الحقائق ، واحتفظ لنفسه طريقاً صخرياً صلباً ، سار عليه حتى اعتمد بالحق ، ولا ذ بالتعرف واليقين .

ولكن هل أمكنه أن يقنعنا بأنه كان كذلك حقاً؟  
أو بعبارة أدق .

هل فكرة الشك التي حكها الفزالي في المقدمة نبت في نفسه وبزغت من تفسيره ولم يقلها عن غيره؟

«إن السفسطائيين أنكروا الضروريات وخالفوا فيها، وزعموا أنها خيالات لا أصل لها، واستدلوا على هذا الازع بأن أظهر الضروريات هي المحسوسات ومع ذلك فلا يمكن القاطع بها.

فهما شاهدت شخصاً وكلته فلا يمكن أن تكون مشاهدته وكلامه دليلاً ناطقاً على حضوره، إذ لعلك رأيته في المنام، وكم من منام يراه الإنسان ويقطع به، ولا يتداري مع نفسه في تتحققه، ثم ينتبه على الفور فيتبين أنه لا وجود له»<sup>(١)</sup>.

#### ٢٤ - مدى تحويله في الأفكرة السفسطائية:

نعم إن الغزال أخذ فكرة الشك هذه كما رأيت وحور فيها ونسقها، فناقض اليقين الذي تحمله المحسوسات، ثم الذي تحمله الأوليات الضرورية، مدعياً رأيه بما يراه الإنسان في المنام، وهنا يحس الغزال أنه شاك في جميع الحقائق، وأنه عاجز عن الوصول إلى اليقين، فيسمى تلك الحالة «حالة الشك المؤسسة» مرضاً.

وأخيراً يشفيه الله من هذا المرض.

حيث الغزال كل ذلك في أسلوب جزل خل، خلاب مؤثر، عاطفي أكثر منه عقلياً، مفعم أكثر منه مقنعاً.

#### ٢٥ - هل تنجح في إبراد الرؤونة على عدم تفهيم المحسوسات

فها هو ذا بحملك على الإيمان بأن حاسة البصر خادعة، والمحسوس بها وهم وضلال، لأنك ترى الطفل واقفاً بينما هو يتعرك.

من أين عرف وقوف الظل؟

(١) «فضائح الباطنية» ص ٤١.

ببصره الخاطف السريع.

من أين عرف تحرك الظل؟

بنظره المادي «الرزيزن»، بتجربته المبنية على البصر المتشدد، والنظر المستديم. وهذه التجربة أصبحت عنده ضرورة عقلية وقاعدة لا تبدل فيها ولا تحول. أو بعبارة أدق كان حكمه الأول غير صحيح لأنه غير شامل، وكان حكمه الثاني صحيحًا لأنه جد كامل.

أو أن الإحساس هو الذي خطأ الإحساس.

٢٦ - هل تنجح في إبراد الرؤونة على عدم تفهيم الأولويات؟

وأيضاً قياساً على الاستنباط الخاطئ السابق من أن هناك ضرورة عقلية وحاكمًا عقلياً قد كذب حواسه «حاكمه الحسي» فأضحت هذه الحواس، لأنماً لها، فكيف يتحقق إذن بالضروريات العقلية؟

افتراض أنه ربما قد يوجد حاكم «لم يعبر عليه حتى الآن» يكتسب هذه الضروريات، كما كذب حاكم العقل حاكم الحس.

وفضلاً عن أن هذا افتراض محض يمكن أن يوجه إلى أية حقيقة في الوجود، وفضلاً عن أنه يمكن اقتراض حاكم آخر يخطئ «الحاكم الذي افترضه»، وهكذا ينسلل فرض هذا الحاكم إلى ملائمة.

نعم أقول فضلاً عن كل هذا، فإن الغزال بني هذا الفرض على أساس أنه غير على حاكم عقل كذب الحاكم الحسي.

مع أنك لم تستأن هذا الحاكم العقل هو حاكم حسي، وأنه لم يكن هناك تصديق ثم تكذيب، بل كان هناك حكم «حسي خطأ» وحكم «حسي صواب».

وأن هناك حاكماً حسأخطأ حاكماً حسياً.

وهذا كله فضلاً عن أنه هو نفسه برد هذا الرأي السفسطاني في فضائح  
السلطنة السابقة الذي ذكرناه مثمناً أخيراً:

«إن قول السقسطائين بالشك في المحسوسات والضروريات، يجب أن لا يشکكنا فيما، وكذلك النظريات، فإنها بعد وصولها من المقدمات تبقى ضرورية لا ينافي فيها كافي الحساییات<sup>(۱)</sup>.»

٢٧ - هل حقيقة زاده ارث مهرم شف على شف؟

نعم هذه هي مشكلة الحذاكم الحسى ، ومشكلة الحاكم العقلى ، أما مشكلة الأحلام فيعتقد الغزى إلى أن الأحلام زادته شكا على شك ، لأنه بماذا يأتى وجود حالة « افترضها هو » تحيل مارآء فى اليقظة ضلالا ، كما أحالت اليقظة مارآء فى النمام خيالا .

ولكن هذه الحالة الفرضية كما قلنا لا بد أن يكون لها أساس ككل  
الافتراضات توّمسن عليه ، ولا بد أن يكون لها قياس ينتجهما ، وهدف  
تحقيقه إليه .

ويظهر كما يفهم من كلام الغزالي ؛ أنه فرض تلك الحالة قياساً على افتراضه  
حالة الحكم العقلى حينما عذر عليه فـتكتنف به الحكم الحوى ، وعلى افتراضه  
حالة لا وجود لها قد تكتنف الحكم العقلى أيضاً .

فہی کا تری افتراضات اُس سماں غیر صحیح ، لآنہ کا سبق لا یوجد حاکم  
عفلی یہ کذب الحاکم الحدی ، و ائمہ و یوجد حاکم حسی یہ کذب حاکم  
حسیاً :

(١) «فضائح الباطنية» من ٢١

## ٢٨ - دوافع الفرزالي إلى هذه الافتراضات :

ولكن ما الذي دفعه إلى كل هذه الافتراضات؟

هناك حقيقة كونها من دراسة الغزالى وهي:

أنه على استعداد لأن يأخذ أية فكرة من الفكر ، شرعية أو فلسفية أو صوفية أو حتى سفسطائية كما هنا ، متى أحس بشبه حاجته إليها ، ثم يؤيدها بالأدلة ، ويؤكدها بالبراهين ، من آية نوع كانت ، وبأى أسلوب أتى إليه .

وَجَدَ نَفْسَهُ فِي حَاجَةٍ إِلَى فِسْكَرَةِ الشَّكِّ الَّتِي عَنْهُ عَلَبَهَا عِنْدَ دِرَاسَتِهِ الْفَلَاسِفَةِ  
الْأَقْدَمِينَ «الْسَّفَسْطَائِينَ»، فَاسْتَعْمَلَهَا، وَلَكِنَّهُ يُرى بِهِ أَنَّ لَا يُسْنِدُهَا فِي الْمَنْقَذِ  
إِلَى قَائِلَهَا، كَمَا أَسْنَدَهَا إِلَى أَصْحَابِهَا فِي كِتَابِهِ الْمُسْتَظْهَرِيِّ «فِضَائِحِ الْبَاطِنِيَّةِ»

## ٢٩ - ملازم أنسد خطبة الشك في المستظمر إلى أصحابها

أما لماذا أُسند لها هناك ولم يُسند لها هنا؟

فلا<sup>ن</sup>ه هناك كان يجاذل ويناضل علماء اضطاعوا وتسلاعوا بسلاح الفلسفة  
وهم الباطنية ، فلا يخفى عليهم أصل فكرة الشك إذا لم يستندوها إلى قائلتها ، بل  
استندوها بذاته ، و أخفاها هنا بكشفه و يضعفه :

أما هنا فليس هو في موضع نقاش ، بل هو يكتب ما يكتب في النقد للناس جميعاً ، فأراد أن يوهمنا بأن نظرية الشك هذه من تفكيره الخاص . ولهذا فهو يوردها بدافع من نفسه ، ويورد كثيراً من الاعتراضات عليهما ليناقشها ، وأخيراً يوحي ما يريد بكلام الله ، وكلام الرسول ، وكلام الفلاسفة .

وكلام المتصوفة !!

أقول : وجد نفسه في احتياج إلى فكرة الشك ، ولكن :  
 كيف يعطيها الحياة ليناضلها ؟  
 وكيف يعطي نفسه القوة لتغلب عليها ؟  
 نعم بالافتراضات أحياها كما رأيت .  
 وبالتصوف تغلب عليها كما سرني .

### ٣٠ - الحلقة المفقودة التي وصلت بين شكه وإيمانه

نعم بالتصوف تغلب عليها فها نحن نرى أن الفرزالي بعد أن شك في كل شيء ، حتى في الحسوسات والمعقولات الأولية ، ومن باب أولى في النظريات والمعقولات العالية ، وضاعف شكه وأكمم حلم المنام ورؤى الليل ، فرضت نفسه وتاه شعوره ، ودام على ذلك شهرين كاملين ، لم يكتب فيما عن شكه كلمة ، ولم يتحدث بها في نفسه إلى متحدث ، يريد الطبيب ليعطيه الدليل ، ولكن الدليل لا بد أن يكون من الحسوسات والأوليات ، وهي لديه سوء زعاف .

بعد هذا ماذا يفعل الفرزالي ليخرج من هذا المأزق الشكى (الخرج) ؟

### ٣١ - بين قوبتين

نعم إن من الخير الكثير لمن يريد أن يكتب عن الحالة النفسية للفرد ما ، أن يجتهد في أن يلبس لبوس ذلك الفرد ، ويحيط نفسه بظروفه ، أو على الأقل فليتذكر هذه الظروف جيداً ، وليشعر نفسه أنه، فهو فيها

ثم يدركها «أى نفسه» حينئذ تناهيا عنها العوامل المختلفة ، والعوارض المتباينة ، ثم يلاحظ ويتحدث بما يحس به .

وهنا الشك في أنه يمكن أقدر على التحدث من أى شخص لم يحط نفسه بمتلك الحال ، ولم يغمرها بهذه الظروف وللملابسات .

### ٣٢ - كيف خرج الفرزالي من المأزق الشكى ؟

أقول بعد هذا كيف خرج الفرزالي من هذا المأزق الشكى ؟

نعم لفترض أنها القارئ «أنك الفرزالي وهذه حالتك ، وقد خلقت هنا الشك في نفسك وقويتها ، فهل تسكت وتعجز ؟  
 حال .

لأن الفرزالي حينئذ رجل الفكر ، وبطل الإسلام ، وحلال المشكلات .

هل يخرج من هذا الشك بمخرج الشرع ، فيلنجأ إليه وهو المستمد قواه منه ، وحقائقه من كلام الله ، وكلام محمد ، وأخبار أصحابه ، والتابعين ؟  
 حال أيضاً .

لأنه قد ترك التعليم ببغداد ، وقال عن العلوم التي كان يدرسها حينئذ ، وأهمها الفقه والأصول و ... «إنه غير مهم وغير نافع في طريق الآخرة»<sup>(١)</sup> .

هل يخرج بمخرج الفلسفه ؟  
 جد محال أيضاً

(١) «منفذ من ٦٣»

ولكن هل التصوف يعترف بالعقل ، وبالمعنى ، وبالتفكير ، وبالخدمات  
وبالنتائج ؟

كلا ! « فالعقل ليس كأشف للفطاء عن جميع المضلات » (١) .

« ومن قصر الكشف بالمعرفة على الأدلة المجردة ، فقد ضيق رحمة  
الله الواسعة (٢) » .

إذا الباب مفتوح على مصراعيه ، فليلج الفرزالي رياض التصوف ، ولو كان  
مدخلها كسم الخياط .  
وفعلا يدخل الفرزالي هذه الرياض ، فيجد أن الله ، أو نور الله بعبارة  
أدق ، هو الذي يمكنه أن يكون هذه الحلقة المقودة .  
وهنا يؤذن في الناس ؛ بأن الله قد فر في قلبه نوراً جعله يؤم من بالمحسوسات ،  
وبالضروريات أيضاً .

٣٣ - ولكن من أين أتى الفرزالي ذلك النور ؟

ولسكننا نعيد السؤال الذي سأله له عندما انتهى إلى الشك في  
كل شيء .

نعيده مستبدلين كلمة الشك بكلمة اليقين متسائلين :

هل فكرة اليقين المطلق هذه ، أو بعبارة أدق ، هل فكرة النور الذي  
قد فر الله في قلبه ، فأرجم إليه الإيمان ، نبتت في نفسه ، وبزغت من قلبه ، ولم  
ينقلها عن غيره ؟

نعم إننا سنحيط بما أجبنا سابقاً « سترى » .

(١) « منقاد من ٤٥ » (٢) « منقاد من ١٤ »

لأنهم الفتنة التي كتب تهافته في الرد عليهما ، فشوش آراءها ، وسفه  
 أحلامها .

لم يبق إذن إلا أن يخرج بمخرج الصوفية ، وهم الذين اعتزل لأجلهم العلم  
والناس عشر سنوات أو تزيد .

ومن الذين قال فيهم :

« إن طريقهم أقوم الطرق ، بل لو جمع عقل العلاء ، وعلم الواقفين  
على أسرار الشرع ، ليغيروا شيئاً من صيرتهم ، ويبدلوه بما هو خير منه ، فلن  
يجدوا إليه سبيلاً ، إذ أن جميع حركاتهم وسكناتهم ، ظاهراً وباطناً ، مقتبسة من  
نور مشكاة النبوة ، وليس وراء النبوة نور على وجه الأرض يستضاء به » (١) .

نعم إن جميع حركاتهم ، وسكناتهم ، مقتبسة من النبوة ، أى أن  
جميع أفكارهم وأرائهم يقينية ، بل أقوى من اليقين نفسه .

ولكن كيف يصل إلى يقينهم هذا ؟  
ليس هناك من دليل عقلي يركبه ، ليخرج به من باقى الشك واليأس ،  
فيقوده إلى جنة اليقين والإطمئنان !

السلسلة الفكرية والمنطقية مقطوعة بين الحلقتين !  
الحلقة الأولى إثبات الشك في كل شيء ، والحلقة الثانية إثبات اليقين في  
كل شيء !

(١) « منقاد من ٦٨ »

فَهَاوِيُّ الْغَزَالِيُّ يَدْلِنَا عَلَى أَنَّهُ وَهُوَ فِي الْعَزْلَةِ حِينَمَا كَانَ يَقْرَأُ لِلصَّوْفِيَّةِ، وَيَتَحَدَّثُ  
عَنْهُمْ، وَيَكْتُبُ عَنْهُمْ أَنَّ قَرْأَةَ الْحَارِثَ بْنَ أَسْدَ الْخَاصِيِّ، كَمَا كَتَبَ هُوَ نَفْسَهُ  
فِي إِحْيَاهِ (١) :

«إِنَّ الْمَعْلُومَ نُورٌ يَقْذِفُهُ اللَّهُ فِي الْقَلْبِ بِهِ يَسْعُدُ الْإِنْسَانُ لِإِدْرَاكِ الْأَشْيَاءِ».

وَيَقُولُ الْغَزَالِيُّ أَيْضًا فِي نَفْسِ الصَّفْحَةِ :

«وَيَنْكِرُ الْخَاصِيُّ أَيْضًا رَأْيَ مَنْ قَالَ إِنَّهُ «الْمَعْلُومُ» يَتَكَوَّنُ مِنْ مُجْرِدِ  
الْعُلُومِ الْفَرْدَوْرِيَّةِ».

نَعَمْ أَيُّ وَرَبِّيْ أَنَّ الْغَزَالِيُّ قَدْ قَالَ مَا تَقْدِيمُ بِالْحَرْفِ الْوَاحِدِ !

إِذْنَ الْمَعْلُومِ الَّذِي يَرِيدُهُ الْغَزَالِيُّ لِيَفْهَمُ بِهِ الْمَحْسُوسَاتِ وَالْأُولَيَّاتِ وَيَطْمَئِنُ  
إِلَيْهَا هُوَ ذَلِكَ النُّورُ .

إِذْنَ لِيَسْتَقْدِمُ الْغَزَالِيُّ بِهِ نَفْسَهُ، فَيَسْتَلِفُهُ مِنْ كَلَامِ الصَّوْفِيَّةِ، وَيَقْبَضُ عَلَيْهِ  
بِكَلِّتَاهُ يَدِيهِ، وَيَقْذِفُ بِهِ فِي قَلْبِهِ، فَتَمُودُ نَفْسَهُ إِلَى الصَّحَّةِ وَالْاعْتِدَالِ، وَتَرْجِعُ  
الْفَرْدَوْرِيَّاتِ الْمَعْلُومَةِ مَقْبُولَةً مَوْثُوقًا بِهَا عَلَى أَمْنِ وَيَقِينٍ .

وَفَعْلًا قَدْ كَانَ ١١١

## ب - شَكُّ دِيكَارَتِ وَإِيمَانُهُ

«صُورَةُ سَرِيعَةٍ لِشَكِّ دِيكَارَتِ»

٣٤ - صِرَاطُ الشَّكِّ لِدِيكَارَتِ

سَارَ دِيكَارَتُ فِي تَصْوِيرِ شَكَّهُ كَمَا حَكَاهُ فِي التَّأْمُلَاتِ وَفِي الْمَهْجُورِ السِّيرَةِ الْآتِيَّةِ:

الْمَرْجِنُ الْأَوَّلِيُّ

١ - لاحظ دِيكَارَتُ أَنَّهُ تَلَقَّ طَائِفَةً مِنَ الْآرَاءِ الْخَاطِئَةِ عَلَى أَنَّهَا صَحِيحَةٌ ،  
فَأَقْرَادَ النَّخَاصِ مِنْهَا، وَلِكَسْنَهُ وَجَدَ أَنَّ ذَلِكَ أَمْرٌ جَلِيلٌ وَخَطِيرٌ، وَلِمَذَا انتَظَرَ  
حَتَّى يَلْعَنَ النَّضْجَ وَالْقُوَّةَ، لِيَقُوَّى عَلَى تَنْفِيذِ ذَلِكَ الْأَمْرِ الْجَلِيلِ ، وَاحْتَمَالِ  
هَذَا الشَّيْءِ الْخَطِيرِ .

وَأَخِيرًا حَرَرَ نَفْسَهُ مِنَ الْأَهْوَاءِ، وَالْأَفْكَارِ، وَالْمَشَاغِلِ، وَاعْتَزَلَ النَّاسَ ،  
وَوَكَفَ جَدِيدًا عَلَى هَدْمِ أَفْكَارِهِ الْقَدِيمَةِ عَامَةً (١) .

الْمَرْجِنُ الثَّانِيَّةُ

٢ - وَبَعْدَ أَنْ تَحْلَلَ مِنْ هَذِهِ الْأَفْكَارِ، أَخْذَ يَنْظَرُ مِنْ جَدِيدٍ ، فَوُجِدَ  
أَنَّ أَقْوَى مَا يَحْصُلُ عَلَيْهِ مِنَ الْمَعْلُومَاتِ ، يَأْتِي لَهُ عَنْ طَرِيقِ الْحَوَاسِ ، وَلِكَسْنَهُ  
جَرَبَ أَحْيَانًا أَنَّ الْحَوَاسَ خَادِعَةً .

إِذَا يَجِبُ عَدْمُ الرُّكُونِ إِلَى مَنْ خَدَعَنَا ، وَعَدْمُ الاعْتِرَافِ بِمَا نَوَّصَلَهُ  
لَنَا الْحَوَاسَ مِنَ الْحَقَّاَقَةِ (٢) .

(١) «تَأْمُلَاتِ سِـ٣٥ - ٣٦» رقم ٢٧٧٩٨ فلسفية بمكتبة الجامعة المصرية .

(٢) «تَأْمُلَاتِ سِـ٣٧» .

## المرحلة الخامسة

وهنا أصبح غير قادر على الحكم بناً (١) .

### المرحلة الخامسة

٥ - ولكن هذه النتيجة وهي عدم قدرني على الحكم بناً متبعة وشاقة، وهي كسل يجذبني دون أن أشعر إلى مجرى حيائى العادية ، كما أن الإنسان عندما ينام في النوم بخيال لذذ ، يخاف الاستيقاظ لثلاجته ، فيعود إلى النوم ثانية (٢) .

يقول ديكارت بعد ذلك :

وهنا أعود من تلقاء نفسي ودون أن أشعر إلى آرائي القدمة ، خيفة أن اليقظة الشاقة التي تعقب هدوء هذه الراحة بدل أن تجلب لي بعض الضياء والنور لمعرفة الحقيقة ، لأن تكون كافية لإضافة ظلمات الصعوبات التي أثيرت الآن .  
إذاً لا بد أن أرجع إلى الافتراض التخميني ، ولكن ليوضئي إلى العلم اليقيني (٣) .

وهنا تبدأ المرحلة الأخيرة .

يقول ديكارت :

### المرحلة السادسة

٦ - بعد هذا أفرض .

أنه لا يوجد حقيقة ثابتة في هذا العالم ، إذ أن كل ما أراه من الأشياء يمكن أن يكون كاذباً .

(١) « ٤٢ و ٤٣ تأملات »

(٢) « من ٤٦ تأملات »

(٣) « ٤١ تأملات »

## ٣ - ولكن هل للحقيقة وجود؟

يقول : إنني أرى في نوميأشياء أعتقد أنها حقيقة ، بينما عند استيقاظي أجدها وهم وخیالاً .

ولكن أحس أن تأكدي حين المقام ، وثقى بما رأيت ، يماثل ثقى وتأكدي بما أراه في اليقظة ، فما هي الحقيقة وأيها الوهم؟ (١)

اليس مازاه في المقام هو شبه أو صورة لما زراه في الحقيقة؟  
إذاً يجب الاعتراف بأن جميع الصور التي زراها في أحلامنا ، حتى ولو كانت خيالية ، لها أساس بسيط من الحقيقة كبره الوهم وخلق منه أنواعاً وضخمه الخيال وصنع منه صنوفاً وألواناً (٢) .

## المرحلة الرابعة

٤ - وإلى هنا يؤمن ديكارت بأنه مع هذا فتك الحقيقة البسيطة ، وكل ما كان يعتقد حقاً ، يمكن أن يتسرّب إليه الشك فيقول :  
ربما عند جمعي  $2 + 2 = 4$  يقدرني على اخذه الإله الذي أؤمن بقدرته من صغرى ، بينما أعتقد عده ، أو بالعكس ، لهذا يحسن الافتراض ، وخدع نفسى بأن كل آرائي كاذبة وهيبة ، ليصبح ادتفادي القديم كاعتقادى الجديد ، كلاماً وهم وضلال ، فينزل تحكم التدين في ، وأصبح خلواً من كل شيء .

إذا لاشيء ، لاسمه ، لاهواء ، لأرض . لا . . . . .

(١) « تأملات من ٣٨ »

(٢) « تأملات من ٣٩ - ٤٠ »

وما دمت قد قلت أنا بهذا الفرض شخصياً فأنَا إذاً وجود و كائِن -  
وما دمت قد فرضت وجودي وكينونتي فإذاً أنا أفكِر .  
إذاً أنا كائِن مفَكِّر .

٤- شك الغزالى وشك ديكارت وإيمانهما

٣٥ — مؤلفات و مقالات

١ - من الظاهر أن كلًا من الغزال وديكارت قد عرف نظرية الشك قبلاً.

٢ - ومن البداهى أيضاً أن الغزالى شك فى التلقينيات ، وفي المحسوات ، والضروريات ، كاشك ديسكارت ؛ ولو أن ميره كل منها فى إثبات هذا الشك ومعالجته ، قد تغير تمام التغاير كما ظهر لك مما سبق .

٣ - نعم زاد دیکارت بحثه ايضاً حا عندهما قال :  
قد ي تكون الله دخل في إثبات الحقائق و قابها ، فقد تكون مستتجاتي  
صحيحة بينما يقدرني الله على فهمها كخطأ ، وقد تكون خطأ بينما يقدرني الله  
على فهمها كصواب .

٤ - وكما رأيت في المرحلة الرابعة أصبح ديكارت غير قادر على الحكم على الأشياء ، فوصل الشك في كل شيء لديه إلى القمة كما حصل عند الغزالي تماماً .

٦ - ورأيت أيضاً كيف تغير الغزال في إثبات الشك ، وكيف سار ديكارت السيرة المفهومية الطبيعية فأعطاك تفكيراً مماسك الحالات .

٦ - أما كيف خرجا من المأزق الشكى ؟ وكيف نزلوا من القمة العالمية  
وانحدار من القمة الشاهقة ؟ فهذا ملابس فيه ديكارت الفرالى أياها مبنية  
وباعدت بينما طرقهما كل للبعادة .

إِذَا أَنَا أَفْكُرُ فِي أُشْيَاءٍ لَا تُعْرَفُ إِلَّا بِالْفَسْكُ وَحْدَهُ.

لاتوف لأنها ترى وتلمس ، ولكن لأنها تفهم وتدرك بالتفكير .

إذاً جميع الأشياء والأجسام تدرك بالفَكْر لا بالحواس .

إذاً يصبح فكري لا حواوى أساس العلم بالأشياء.

وهنا يصل ديكارت إلى شاطئ الأieran ، فيعتصم بالمعرفة ، ويلوذ  
بنبع اليقين <sup>(١)</sup> .

(١) «التأمل الثاني فقرة ٢ و ٣ و ٤ و ٥ «تأملات»

## ٣٦ - ميزان الحكم لدى الغزالى وديكارت

وكذلك لمسنا من كتابات الغزالى . أن ميزان الحكم على الحقائق لديه ؟  
هو الدين ، هو الأصول الدينية .

فالرأى حق إذا ما اتفق مع الدين ونظرياته .

وصاحب هذا الحق مسلم مؤمن .

والرأى باطل وغير مقبول إذا ما اختلف مع الدين وأصوله ، وصاحب  
 هذا الرأى ملحد أو زنديق أو كافر .

وهو في هذا متكلم مؤمن بأساليب المتكلمين ، كما يفهم من حجاجه  
 لل فلاسفة ، والتعليميين في جميع كتبه التي كتبها عن هؤلاء لمناقشهم فيها .

أما عند ديكارت فيزنان الحكم لديه هو المنطق الأرسططالي ، هو  
 للقدرات والنتائج ، ولا يتم بعد ذلك أن تواضع الألهيون على النتيجة ، أو  
 تذكر لها رجال الدين ، لأن الحق « حسب رأيه » رائده ، واليقين  
 مطلبه ، وكلامها هدف يجب أن يستمسك به ولا يجاد عنه .

## ٣٧ - الغزالى وديكارت وليد بيته

ولا حظنا كذلك أيضاً أن طريقة كلاما « ديكارت والغزالى »  
 متأثرة جد التأثر بما وهب كلاما من بيته وعمل ، وبما رزقا من تفكير ونظر ،  
 فديكارت رجل الرياضة التي تعرف القدرات الدقيقة ، والمستنتجات الأدق ؛  
 رجل الفكر المنظم ، والرأى المتصل ، فهو لا يمكن أن يكون إلا هكذا :  
 تفكير منظم ، دقيق ، منتج ، وموصل ، وطبيعي .

أما الغزالى فله من بيته ومن تقلبه في شئ البحوث وتنقله بين وهاد

للمعارف والعلوم ، ومن بهذه عن الرياضيات التي تساعده على تنظيم فكره  
 وترتيب مقدماته . وتوثيق الصلة بين الدليل والنتيجة .  
 للغزالى بسبب كل هذا عنصر أيا عنصر ، وشفع ليس لمثله شفيع .

## ٣٨ - الرؤى ملامح بين الغزالى وديكارت

أنها تدعيم الشك بالرؤى في المقام ؛ فقد رد ديكارت على الغزالى ردًا  
 صائبًا عندما قال :

إنه يجب الاعتراف ، بأن جميع الصور التي نراها في أحلامنا ، حتى  
 ولو كانت خيالية ، لها أساس بسيط من الحقيقة كبره الوم ، وضخمه الخيل .

## ٣٩ - طفرة الغزالى ومنظفي وديكارت

أما كيف رجمت نفس الغزالى إلى الوثوق بالضروريات ؟  
 فقد كان ذلك بسبب نور قذفه الله في قلبه .

نعم إن هذا النور أو ذلك السبب ، بعيد عننا نحن عامة الناس بل خاصتهم ،  
 فالله قد ركب علينا عقولا ، وأودع بين فوسنا تفكيراً منطقياً ، وأسلوبنا  
 للفهم ، وطريقاً للبحث والاستقصاء ، وما طلب منها أن تستعمل سواه .

وذلك بخلاف ديكارت فقد جاء إلىحقيقة الإنسانية ، ونزل إلى مستوى  
 الطبيعة البشرية « وما هو إلا بشر » عندما قال : « حين وصل إلى الشك في كل  
 شيء وحين أحس أنه غير قادر على الحكم بتاتا » :

ولكن هذا متعب وشاق ، وبه كسل يهدبني دون أن أشعر إلى مجرد  
 حيائى العادلة ، فكذلك أعود من تلقاه نفسي ، ودون أن أشعر أيضاً إلى  
 آرائي القديمة .

من يسمع هذا ولا يحبس بأنه مع ديكارت ؟

من يسمع هذا ولا يحبس إحساسه وشعوره ؟

من يسمع هذا ولا يلمس الشك في نفسه يبزغ ولكن اليقين يذكر عليه فيصرعه .

أما الغزالى فيتركتنا وحدنا في الشك حيارى تائبين ، بينما يخرج منه وحده ، لأن الله أرسل له نوراً فأنقذه !

#### ٤ - الافتراضات بين الغزالى وديكارت

نعم إذا كان الغزالى قد وصل إلى نتيجة بعيدة عن أفهمها نحن عامة البشر ، فماذا استفاد من فرضياته إذا ؟

وإذا كان لم يستعملها كأسس منطقية ليصل بها بين على الشك واليقين ، وليركب بها بين عالمنا وعالمه ، فلماذا أجهد نفسه في افتراضها ١٤

ومع هذا فلنفرض أن الافتراضات التي افترضها لإثبات الشك صحيحة ، بل ووصلته إلى غرضه ، واستفاد منها ، فهل ترى أن بين هذه المقدمات التي أثبتت الشك ، وبين النتيجة التي أرجح بها اليقين إلى نفسه ، وهي النور الإلهى صلة ما ؟

الواقع أنه لا لا . بتأننا .

إذًا فما كان أحراه إلا يأتي بنظرية الشك ويتعجب نفسه في إيرادها وفي إثباتها ، وما كان أجدره بأن يعلن لنا هذه النتيجة ( وهي النور الإلهى الذي أرجح إليه اليقين ) كأنها هبة من الله نزلت عليه ، ونسمة من السماء أنت إليه . بينما أنه قد قرأها وعرفها من كلام الصوفية ومن لحاظ الوالصانين .

فالغزالى في الواقع كان كذلك آمن بفكرة الصوفية وهي : «أن العقل تغور يقذفه الله في القلب» .

فأراد أن يلبس هذه الفكرة لباس الفلسفة ، فيستلف نظرية الشك السفسطائية توصيرها ، بل ينفع فيها يلبسها لباس الحياة ، ثم يرتفعها بالافتراضات طوراً ، وبكلام الرسول حيناً ، وبقول الله أحياناً .

وأخيراً يأتي بنظرية الصوفية ليصلصها بها إلصافاً ولو تنافت الألوان وتغيرت الأنواع ١١

ولو تباعدت حلقاتها ، وكان عجزها غير مؤتلف مع صدرها ١٢

٤٤ — ورود هنا وأسئلة هناك

لهذا كله أضطر إلى أن ألسن أن ديكارت شك حقيقة ، لأن على شكه أنس المعرفة ، ولأن بشكه التصدق بالإيمان واليقين ، وأنه منسجم مع نفسه وتقديره وما يحيط به .

أما الغزالى فإنه افترض أنه شك ، لأنه علم بما قرأ أن هناك نظرية الشك السفسطائية .

وافترض أنه وصل إلى اليقين لأنّه علم بما قرأ أن هناك نظرية اليقين الصوفية . فـأـتـىـ عـلـيـهـماـ لـالـيـؤـافـ بـيـنـ أـجـزـائـهـماـ ، وـلـيـرـطـ بـيـنـ حـلـقـاتـهـماـ ، وـلـكـنـ لمـعـنـ فـيـ التـبـيـدـ بـيـنـهـماـ ، فـيـقـتـرـضـ جـدـ الـافـتـراـضـ ، وـيـخـاـولـ جـهـدـ الـحـاـوـلـةـ لـيـثـبـتـ الشـكـ ، وـيـخـاـولـ كـذـلـكـ حـتـىـ يـثـبـتـ اليـقـينـ .

جعلنا نؤمن معه مغالطة سفسطائية بالشك ، ثم تركنا حيارى ، وانتقل بنا

طفرة وبغير حملة ، فأخبرنا بأنه وصل إلى اليقين ، مردداً كلمة الصوفية عليها تعزيزاً : «ترصدوا «إإن ربكم في أيام دهركم نفحات إلا فتعرضوا لها» .

٤٥ — أسئلة لا ورود فيها أو استثناءات تنقى أنه الغزالى فيه تلك

والآن وبعد أن قدمت بين يديك كل ما تقدم ألا يمكن أن نستنبط ونعلن :

(١) إن الغزالى اضطر لذكر حكاية الشك واليقين ليجعلها كمقدمة لتأريخ حياته التاريخي الفكري .

وليحملك إليها القارئ لكتابه المقدمة للضلالة : تؤمن بأنه سار في دراسة ومحادثة المذاهب الفكرية سيرة فلسفية حررة ، ولذلك شك في كل شيء وما أتقنه من الوهم والضلالة غير ظلال الصوفية ويقين المتصوفين .

وليحملك أيضاً على أن تؤمن بأنه في هذا الدراسة وفي ذلك البحث قد كان دجل الفكر الحر الذى لا يؤمن إلا بالضروريات ، فاطرح وراءه ظهيرياً كلام التكلمين ، وازدرى تعاليم الباطئين ، وسفه نظريات المتكلمين ، وأخيراً دخل في زمرة المتصوفين .

(ب) ولأن الطريقة التى عالج بها إثبات الشك هي طريقة سفسطانية ، والتى عالج بها صرعة ، وإحلال اليقين محله هي طريقة ونهج صوفى ، ولأسباب أخرى غير هذا فقد تأكد لنا أنه قام بذلك «تحليل نظرية الشك ونظرية اليقين» بعد دراسته للصوفية ، ومن المؤكّد أنه درسها بعد أن اعتزل الناس للتصوف ، وبعد أن ترك بغداد ، وبعد أن قام أيضاً بدراسة علم الكلام ، وبعد أن ناقش الفلسفه ، مع أنه يريد أن يقناعنا بكتابه النقد ، حين تكلم عن نظرية

الشك واليقين، أنه شك في مقبل حياته، وقبل دراسته لعلم الكلام والنظر في بقية العلوم كما لمست ذلك سابقاً.

(ح) وأيضاً يمكننا أن نستنبط أن الغزالي لم يستند بذلك الشك وبهذا اليقين، ولم يندهما العلم والبحث كمارأيت.

فنظريه الشك التي أحس بأنه أوجدها أو على الأقل عالجها بأسلوبه الخاص، هي موجودة قبلًا، وعرفها هو كما عرفها الناس جميعاً من السفسطائيين.

ونظريه اليقين التي عالجها ووصل إليها موجودة أيضًا قبلًا، وعرفها هو كما عرفها الناس جميعاً من المتصوفين.

وهذا مما يدللك على أن هاتين النظريتين لم تساوراه حقيقة، ولم تتبلا من قلبه، وإنما قرأهما وتقلما وأضفي عليهما أسلوبه الفطري والمحواري والأخامي لا أكثر ولا أقل؛ ليقدم بهما كتابه: «المنقذ من الضلال، والموصى إلى ذى العزة والجلال».

يقول: إنه وهو في مقبل حياته (وعلى قرب عهد بسن الصبا) ساورته نظرية الشك، ومرض بسبب ذلك شرين كاملين، وهذا يدلنا على أن الغزالي يريد أن يقنعنا بأن الشك كان في مقبل حياته، وأنه مرض بسبب ذلك شرين. وهذه حادثة مادية تاريخية تؤكد إرادته إقناعنا بهذا الشك لأنه تصنعه في العلوم ليحيثها من جديد وعلى ضوء جديد.

ولأنه كما قال في «المنقذ» عند دراسته لهذه العلوم: انه ألف فيها «كذا سو كذا» وهي أشياء مادية معينة، لها تاريخ محدود تحدث الفكرة السابقة.

(هـ) يقول أيضاً: إنه وهو قبل حياته ساورته نظرية الشك، ومرض

شهرين كاملين، وهو تائه في بيداء الوهم والضلال، وأخيراً يرجع إليه اليقين والإيمان.

هذه الحالة حالة المرض النفسي، واليقين الفكري، هي عند المفكرين وال فلاسفة بل عند أصغر الباحث شئ خطير وأمر جلل، ولهذا أبدأ أن يكون بذلك أثراً في حياة الغزالي اذا كان ذلك صحيحاً ومطابقاً ل الواقع وما:

أولاً - اتباعه الأسلوب الغلياني، أسلوب البحث والتنقيب، وعدم التسليم بالأقوال الضعيفة، والأراء الفطيرة، والأحاديث غير المؤوث بها، مما يتناقض مع تحليله لنظرية الشك، واعتصامه باليقين، الذي وصل إليه والذي جعله لا يؤمن إلا بالضروريات فقط.

ولتكن مع كل هذا فتحن فرى في الإحياء وفي غيره مما كتبه بعد تلك الحادثة الخطيرة، أنه ملوء بالأراء غير المحمصة، والأحاديث غير المعنونة، والحكايات غير المعقولة، وما كان يوردها ولا يقبل أن يكتبها بعد أن قام بذلك التحليل بأى حال من الأحوال.

ثانياً - وكان لابد أيضاً من أن يكتب عن تلك الحالة، حالة الشك التي ساورته « حينئذ »، وكيف تقلب عليها بحال اليقين، وذلك لتكون تسجيلاً لما حدث ولتصبح طریقاً لاحجاً للمتشكّفين بسيرون على معالله، وسبيلها إلى صغار للتنفسين والباحثين يهتدون بضوءه وأقباسه.

ولكنه لم يفعل هذا مع أنه كتب في الإحياء، وفي غير الإحياء عن أحوال اعتورته، وعن نظريات ناقتها، وعن أشياء كثيرة هي دون نظرية «الشك واليقين في الأهمية والخطورة بكثير وكثير ١١

## الباب الثالث

بحثه عن الحق وزيقه عن الكلام ونقد المتكلمين

٤٦ — محصر الفرزالي الحق في أربع فروع

بعد أن شفنا الله الفرزالي من مرض الشك ، فقد في قلبه بالينين ، أخذ في البحث عن الحقيقة ، فوجد أنها لا تبدو أن تكون لدى : «المتكلمين ، أو الباطنية » أصحاب التعليم « أو الفلاسفة ، أو الصوفية »، فإن شد الحق عنهم فلا يتحقق في دركه مطاعم ، فابتدر لدراساتهم مبتدئاً بعلم الكلام ، ثم بنظريات الفلسفة ، ثم بتعليميات الباطنية ، وأخيراً بالتعقب في دراسة الصوفية<sup>(١)</sup>.

٤٧ — كيف وتبىء من وجود الحق عنده إمدادها

ولكن الفرزالي يقذفنا بالتنتيجة قبل أن يكتون مقدماتها كعادته دائمًا كارأيت وكما سترى لأنه :

يريد أن يبحث عن الحق :

(أ) فلماذا قصر البحث عنه في هؤلاء لأربعة ؟

ذلك لأنه لا يعرف سواهم.

(ب) ولماذا آمن بأن الحق لا يدوم<sup>(٢)</sup> ؟

أولاً يدلنا كل هذا على أن نظرية الشك واليقين ، لم تقتوره إلا بعد أن كتب هذه السكريبت جماء ، وحين كتابة المنفرد فقط ، وبعبارة أدق إن مافكر فيها إلا حين أراد كتابة تاريخ حياته ، أى لا على أنها رواية لما حصل له حقيقة ، بل على أن هذا ما كان يجب أن يكون .

(و) وأخيراً يقول لنا الفرزالي نفسه :

«إن المقصود من عرض كل هذه المذكرات للمناقشات السابقة » هو أن يعمل كمال الجهد في الطلب حتى ينتهي بنا « هذا الجد » إلى طلب مالا يطلب<sup>(١)</sup>. هل تصدق أن هذا الكلام ، هو كلام الفرزالي نفسه تذيلياً لبحثه في نظرية الشك والمعرفة ؟ هل تزيد بعد ذلك إعلاناً وتصرح بما أكثر من أنه كتب ما كتب إرشاداً لطريق الحق ، وضاعلي أن يعمل كمال الجهد في طلب المعرفة ، والوصول إلى اليقين ؟

(١) « منتدى ١٦ - ١٧ »

(٢) « منتدى ١٦ »

التقليد ، أو إجماع الأمة ، أو مجرد أنها من الأخبار ، أو القرآن .

ـ دـ ولـكـنـ هـذـاـ قـلـيلـ النـعـمـ فيـ جـنـبـ مـنـ لـاـ يـسـلـمـ سـوـىـ الـضـرـورـيـاتـ شـيـشاـ

ـ أـصـلاـ »ـ ثـمـ يـقـولـ بـعـدـ ذـلـكـ :

ـ دـ وـلـهـذاـ لـمـ يـكـنـ الـسـكـلامـ فـحـقـ كـافـيـاـ ،ـ وـلـادـائـيـ الـذـىـ كـنـتـ أـشـكـوـهـ

ـ شـافـيـاـ »ـ (١)ـ .

ـ نـعـمـ ؛ـ قـدـ حـصـلـ لـغـيـرـ بـسـبـبـ عـلـمـ الـسـكـلامـ ،ـ مـاـ أـنـقـذـهـ مـنـ ظـلـمـاتـ الـحـيـرةـ ،ـ

ـ وـلـكـنـ كـانـ حـصـولـاـ مـشـوـبـاـ بـالـتـقـلـيدـ دـفـعـ بـعـضـ الـأـوـرـ ،ـ الـقـىـ لـيـسـتـ مـنـ

ـ الـأـوـلـيـاتـ (٢)ـ .

#### ٤٩ - نـظـرـةـ الـفـزـالـىـ إـلـىـ كـتـابـ مـحـمـدـ وـمـدـيـتـ مـحـمـدـ وـأـمـةـ مـحـمـدـ

ـ وـمـعـنـيـ ذـلـكـ أـنـ الـفـزـالـىـ يـعـلـمـ أـنـ دـرـسـ عـلـمـ الـسـكـلامـ ،ـ وـاقـتـنـعـ بـأـنـهـ لـمـ يـجـدـ

ـ الـحـقـيـقـةـ الـتـىـ يـتـشـدـهـاـ فـيـ طـيـاتـهـ ،ـ وـلـمـ يـرـتـشـفـ زـلـالـ الإـيـانـ مـنـ بـيـنـ أـنـهـارـهـ .

ـ لـمـاـذاـ ؟

(١) لأن رجاله مقلدون ١١١

(٢) لأنهم يسيرون وراء إجماع الأمة الإسلامية .

(٣) لأنهم يتقبلون آئي القرآن مجرد أنها من كلام الله .

(٤) لأنهم يعتضدون بأخبار محمد ، مجرد أنها من حديث رسول الله .  
ـ ماـهـذـاـ ؟

ـ ثـارـ الـفـزـالـىـ عـلـىـ التـقـلـيدـ ،ـ وـلـمـ يـتـبـرـهـ مـصـدـراـ مـنـ مـصـادـرـ الـيـقـينـ ١١

ـ ذـلـكـ لـأـنـهـ عـرـفـ قـبـلـاـ ،ـ أـنـ الـحـقـ الـذـىـ اـعـتـنـقـهـ هـوـ عـنـدـ الصـوـفيـةـ لـأـغـيرـ ،ـ

ـ أـوـ لـأـنـهـ يـرـيدـ عـمـلـ مـقـدـمـاتـ صـورـيـةـ لـيـسـتـنـجـ هـذـاـ ١١

ـ (٤)ـ وـلـمـاـذـاـ لـمـ يـتـطـرـقـ إـلـىـ ذـهـنـهـ أـنـهـ قـدـ يـجـدـ الـحـقـ بـجـانـبـ الـسـكـلـ ،ـ مـهـمـدـيـاـ

ـ إـلـيـهـ بـنـفـسـهـ ،ـ وـبـأـسـلـوبـ خـاصـ بـهـ ،ـ وـمـغـايـرـ لـأـسـلـوبـ الـجـمـيعـ ؟

ـ ذـلـكـ لـأـنـهـ آمـنـ أـيـضاـ بـأـنـهـ :ـ إـذـاـ شـذـ الـحـقـ عـنـمـ ،ـ فـلـاـ يـقـيـقـ فـيـ دـرـكـ مـطـمـ (١)ـ .

ـ أـيـ أـنـهـ حـكـمـ عـلـىـ نـفـسـهـ بـالـعـجـزـ عـنـ اـبـهــ كـلـ طـرـيقـ لـلـحـقـ ،ـ غـيـرـ الـطـرـيقـ

ـ الـذـىـ اـحـتـفـرـهـ سـوـاءـ ١ـ !

ـ فـهـوـ إـذـاـ ؛ـ قـدـ حـدـدـ لـنـفـسـهـ الـطـرـيقـ الـذـىـ يـجـبـ أـنـ يـسـيرـ فـيـهـ ،ـ وـالـذـىـ

ـ مـهـمـهـ غـيـرـهـ ١ـ !

ـ إـذـاـ هـوـ مـقـلـدـ مـعـقـمـ بـالـتـقـلـيـدـيـاتـ ١ـ !

ـ وـهـوـ حـيـنـ يـقـلـدـ يـعـلـمـ وـيـجـزـمـ بـأـنـهـ مـقـلـدـ ١ـ !

ـ بـلـ وـلـاـ يـرـيدـ إـلـاـ أـنـ يـقـلـدـ ١ـ !

ـ أـسـ وـاضـحـ وـفـيـ غـيـرـ اـحـتـيـاجـ إـلـىـ تـعـلـيـقـ ١ـ !

ـ وـهـذـاـ فـهـوـ يـقـولـ :

#### ٤٨ - درـاسـةـ عـلـمـ الـكـلـامـ وـرـبـيـفـ

ـ بـدـأـتـ بـدـرـاسـةـ عـلـمـ الـسـكـلامـ فـعـلـلـهـ وـصـنـفـتـ فـيـهـ ،ـ فـصـادـفـهـ عـلـمـاـ وـأـفـيـاـ

ـ يـعـقـودـهـ ،ـ مـنـ حـفـظـ عـقـيـدـةـ أـهـلـ السـنـةـ ،ـ وـحـرـاسـتـهـ مـنـ تـشـوـيـشـ أـهـلـ الـبـدـعـةـ .

ـ وـلـكـنـ اـهـمـتـ طـائـفـةـ مـنـ الـلـكـلـامـيـنـ فـذـلـكـ عـلـىـ مـقـدـمـاتـ تـسـلـوـهـاـ مـنـ

ـ خـصـومـهـ وـاضـطـرـهـ إـلـىـ التـسـلـيمـ بـهـاـ إـلـاـ :

(١) دـ منـقـذـ سـ ١٦ـ .

(٢) « منـقـذـ سـ ١٩ـ وـ ١٩ـ »

(٣) « منـقـذـ سـ ١٩ـ »

ثار الغزال على إجماع الأمة لأنَّه لم يُشفِّعْ غائبه ، ولم يأخذ بيده إلى شاطئِ  
الحقيقة والإيهان !

ولن نناقش في هذين !

ولكن :

كيف ينور على كتاب الله ، وَكَلَامُ مُحَمَّدٍ ، فَلِمَ يَكُنَ الْكَلَامُ الَّذِي مَنْ  
أَسْهَبَ الْقُرْآنَ وَالْمَدِيْثَ فِي حَقِّهِ كَافِيًّا ، وَلَا لَدَاهُ شَافِيًّا ؟  
فَهُلْ نَسِيَ الْغَرَالِيَ مَا فَوَّهَ سَابِقًا : مِنْ أَنَّ النُّورَ الَّذِي وَقَرَ فِي صَدْرِهِ ،  
وَالَّذِي أَرْجَعَ الْيَقِينَ إِلَى نَفْسِهِ ، وَالَّذِي أَعْدَادَ إِلَى الْمُضْرُورِيَّاتِ الْعَقْلِيَّاتِ اطْمَئْنَانَهُ  
بِهَا ، إِنَّمَا هُوَ نُورٌ قَدْفَهُ اللَّهُ فِي قَلْبِهِ !!

وَهُلْ اللَّهُ الَّذِي قَدَّفَ ذَلِكَ النُّورَ ؟ وَالَّذِي أَرْجَعَ إِلَيْهِ الْاطْمَئْنَانَ ؟ لَيْسَ هُوَ  
نُورُ اللَّهِ الَّذِي اتَّزَعَتْ مَقْدَمَاتُ عِلْمِ الْكَلَامِ مِنْ قُرْآنِهِ ، وَالَّذِي أَعْطَى النَّاسَ  
جَمِيعًا كِتَابَهُ ، فَأَشْلَلَ فَوْقَ رَوْمَهُمْ نُورَهُ ، لِيَهْدِهِمْ إِلَى الْعِرَاطِ السُّوَى ؟  
وَلِيَدْلِهِمْ عَلَى طَرِيقِ الْحَقِّ ، وَمَنْبِعِ الْيَقِينِ !!

أَوَ اللَّهُ الَّذِي قَدَّفَ ذَلِكَ النُّورَ فِي قَلْبِهِ ، غَيْرُ إِلَهِ الْقُرْآنَ ، وَغَيْرُ إِلَهِ  
الْمُسْلِمِينَ ؟ ! سنرى :

## ٥٠ — نُورُ النَّرَادِ وَنُورُ الصَّوْفِيَّةِ

وَهُنَا أَقْلَلُ مَا كَتَبَهُ فِي المَقْدَدِ عَنْ ذَلِكَ النُّورِ الصَّوْفِيِّ إِذْ قَالَ : « هُوَ ذَلِكُ  
النُّورُ الَّذِي أَرَادَهُ إِلَهُ الْمُسَامِينَ ، عِنْدَمَا قَالَ : فَنَرِدَ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيهِ يَشْرَحُ  
صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامَ .

ذَلِكُ النُّورُ ؟ هُوَ الَّذِي أَرَادَهُ نَبِيُّ الْمُسْلِمِينَ عَلَيْهِ السَّلَامُ ، عِنْدَمَا سُئِلَ عَنْ  
مَعْنَى الشَّرْحِ فَقَالَ :

هُوَ نُورٌ يَقْدِفُهُ اللَّهُ فِي الْقَلْبِ » (١) .  
إِذَاً : ذَلِكُ النُّورُ الَّذِي آمَنَ بِهِ الْغَرَالِيُّ ، وَالَّذِي أَرْجَعَ إِلَيْهِ الْيَقِينَ ، هُوَ  
نُورُ إِلَهِ الْمُسْلِمِينَ وَإِلَهِ مُحَمَّدٍ ، وَإِلَهِ الْقُرْآنَ .  
وَهُوَ نُورُ النُّورِ الَّذِي شَعَّ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ ، وَمِنْ كَلَامِ مُحَمَّدٍ ، وَالَّذِي اعْتَصَمَ  
بِهِ الْمُسْكَلِمُونَ .

أَجَلٌ ؟ فَلِمَذَا آمَنَ الْغَرَالِيَ بِذَلِكَ ، وَرَفَضَ ذَلِكَ ؟!  
لَأَنَّ النُّورَ هُنَاكَ ؟ نُورٌ ذَكَرَهُ الصَّوْفِيَّةُ وَهُوَ يَشَاعِرُهُمْ ، وَالنُّورُ هُنَا ؛ نُورٌ  
اعْتَصَمَ بِهِ الْمُسْكَلِمُونَ ؟ وَهُوَ يَتَظَاهِرُ بِأَنَّهُ يَعْنِدُهُمْ .  
فَهُوَ قَدْ قَبِيلَ الْحَقِّ هُنَاكَ ؟ لَأَنَّهُ أَنِّي مَنْ يَعْتَقِدُ أَنَّهُمْ أَشْيَاعُهُ ، وَرَفَضَ نُورُ  
الْحَقِّ هُنَا ؟ لَأَنَّهُ نَبَعَ مِنْ يَهْتَرِئُنَّ أَنَّهُمْ أَعْدَاؤُهُ .

## ٥١ — وَأَغْبِرَا

نَعَمْ ؟ وَأَخِيرًا وَبَعْدَ الَّذِي قَدَّمَنَا ، أَلَا يَكْتُنَا أَنْ نَقُولُ :  
إِنَّ كُلَّ مَا صَرَحَ بِهِ الْغَرَالِيَ هُنَا مِنْ اعْتَرَافَاتٍ ، لَدَى بَحْثِهِ عَنِ الْفَرَقَةِ  
الصَّابِيَّةِ ، وَعَنِ الْيَقِينِ الَّذِي يَنْشَدُهُ فِي عِلْمِ الْكَلَامِ ، وَعَنْ . . . إِنَّمَا هُنَاكَ اعْتَرَافَاتٍ  
كَاعْتَرَافَاتِهِ الَّتِي قَدَّمَهَا بَيْنَ يَدِي نَظَرِيَّةِ الشَّكِّ سَوَاءً بِسَوَاءٍ .  
أَيْ أَنَّهُ لَمْ يَفْكِرْ فِي هَذَا الْبَحْثِ ، وَلَمْ يَطْلَبْ ذَلِكَ الْيَقِينَ ، إِلَّا حِينَ تَدْوِينِهِ  
تَارِيَخَ حَيَاتِهِ فِي الْمَنْتَذِ .

وَهُنَالِكَ لَمْ يَوَاهِهِ الْفَكْرُ السَّلِيمُ ، وَالْمَنْطَقُ الْمَسْتَقِيمُ « فِي هَذَا الْمَوْضِعِ »  
وَلَوْ وَاتَّهُ الْأَلْفَاظُ أَرْسَالًا ، وَأَنْهَلَتْ عَلَيْهِ الْجَلْ جَلْ أَنْهَالًا ، مُسْتَلَبَةً بِنَهَا وَمِنْ  
هُنَاكَ ، فِي تَنَاقُضٍ عَجِيبٍ ، وَتَبَيَّنَ أَعْجَبُ وَأَغْرَبُ .

نَعَمْ ؟ وَلَوْ . . .

(١) « مِنْقَدَسٌ ١٤ » .

وعلم يقيناً كذلك : أن رد هذا المذهب - مذهب الفلسفة - قبل فمه ،  
والاطلاع على كنهه ، روى في عمایة (١) .

وعلم أخيراً : أنه لم يوجد أحد من علماء الإسلام صرف همه وعناته  
إلى ذلك (٢) .

٥٣ - كيف درس الفلسفة ومتى وأين وكم وماذا رأى وبماذا حكم عليها ؟  
بعد أن آمن الغزالى بكل ما تقدم يحذثنا قائلاً :  
ـ فشمرت عن ساعد الجد ، في تحصيل ذلك العلم ، من الكتب بمجرد  
للطالعة . ومن ذير استعana بأستاذ !  
وكان ذلك في أوقات فراغي من التصنيف ، والتدريس ، في العلوم الشرعية ،  
وكنت ممنواً بالتدريس ، والإفادة لثلاثمائة نفر من الطلبة .  
وكان ذلك ببغداد .

فأطلعني الله بمجرد المطالعة في هذه الأوقات المختلسة على منتهى علومهم في  
أقل من سنتين .

ولكنني ظللت مواظباً على التفكير في ذلك العلم بعد فمه ، قريباً من  
سنة أخرى ، أعاده وأرددده ، وأنتفقد غواهه وأغواهه ، حتى اطاعت على ما فيه  
من خداع وتلبيس ، وتحقيق وتخفيض ، إطلاع لم أشك فيه .  
وأخيراً : آمنت بأنهم مع كثرة ، أصنافهم يازهم منه الكفر والإلحاد ،  
حيث أن الكل بجانب الحق الذي ينشده ، بعيد عن الإيمان الذي يبحث عنه ،  
وإن تفاوت الأول والأخر ، فيقرب منه والبعد عنه » (١) .

## الباب الرابع

### دراسة الغزالى الفلسفية وتصفيتها المتألفين

١ - تاريخ هذه الدراسة كما اعترف به الغزالى  
بعد أن آمن الغزالى بأن الحق الذي ينشده ، واليقين الذي يرجيه ، لا يوجد  
بين آى علم الكلام ، انساب بين هضاب الفلسفة الخشنة ، وماراجعها  
الصورية الوعرة .

٥٤ - ملخص درس الغزالى الفلسفية ؟  
فأخذ يحذثنا حين بدأ دراسته لهذا العلم « علم الفلسفة » مبيناً سبب هذه  
الدراسة قائلاً (١) :

ـ إنه علم يقيناً : أن ما ذكر في كتب للتكلمين ، من الرد على الفلاسفة ،  
إنما هي كمات معتقدة مبددة ، ظاهرة التناقض والفساد (٢) .  
ـ وعلم يقيناً - أيضاً - أنه لن يقف باحث على فساد هذا العلم - علم  
الفلسفة - « وكذا آى علم آخر » إلا إذا حصله ، وعرف معاوره تفصيلاً  
وتدقيقاً ، حتى يساوى فيه أعلم الناس بأصله ، بل يزيد عليه ، وبتجاوز درجته ،  
فيطلع على مالم يطلع عليه صاحب هذه العلم ، وإذا ذاك ، يمكن أن يكون ما يدعوه  
من فساده حقاً وصحيحاً (٣) .

(١) « منقذ من ٢١ » (٢) « منقذ من ٢١ » (٣) « منقذ من ٢١ و ٢٢ » .

(١) « منقذ من ٢١ » (٢) « منقذ من ٢١ » (٣) « منقذ من ٢١ »

لم درسها ؟ وكيف ؟  
ومتى وأين ؟  
وكم ؟ وعلى من ؟  
وماذا رأى ؟

## بـ تحليل هذه الاعترافات

### ٤٥ - هل درس الغزالى الفلسفة يغير على الحقيقة ؟

فاما ما يؤيد النظرية الأولى وهى — إن الغزالى درس الفلسفة ليغير على الحقيقة — فيمكنتنا أن نلخصه فيما يأتى :

إن الغزالى أعلن صراحتكرارا : بأنه فى هذه الجولة الدراسية ، بين علم الكلام وبين الفلسفة وغيرها من العلوم ، إنما هو باحث عن الحقيقة<sup>(١)</sup> .

وأن التعطش لدرء الحقائق هو غريرة وفطرة وضمنا من الله في جنبته<sup>(٢)</sup> .  
 وأنه باحث عن المحق والمبطل<sup>(٣)</sup> .

ولما لم يجد ذلك في بداء علم الكلام أى إلى هضاب الفلسفة ليبحث عنها « الحقيقة »<sup>(٤)</sup> .

ولمذا فقد أخذ De Boer أقواله هذه بدون مناقشة فقال :

« إن الغزالى درس الفلسفة ، ليجد طريقاً للخروج من الشكوك التي اغتصبه ،  
 وأنه أراد طمأنينة القلب ، ونذوق الحقيقة العليا »<sup>(٥)</sup> .

هذا مقاله الغزالى ، وهذا ما وافقه عليه De Boer وهي كلامات عامة ،

وبعذا حكم عليها وعلى الفلاسفة أجمعين ؟  
هذه قصة فلسفته ، وتلك اعتراضاته عنها ؟  
فما نصيبيها من الحق ، وما قسطها من الواقع ؟  
هذا ما نتحدث عنه الآن فنيين :

هل درس الغزالى الفلسفة ليغير على الحقيقة ؟ أو درسها ليهدى بها ؟

(١) (منفذ من ١٦) (٢) (منفذ من ٧)  
(٣) (منفذ من ٥) (٤) (منفذ من ٢٠ و ٢١) (٥) T. J. de Boer in Geschichte der philosophie in Islam 1901  
pa. 138 - 150

وجمل غير محدودة .

وأما النظرية الثانية وهي : إن الغزالى درس الفلسفة ليهدى بها .

٥٥ - أور درس الفلسفة ليهدى بها ؟

فإنما بعد أن تقرأ له ما تقدم ، نلاحظ :

١ - أنه في مقدمة مقاصد الفلسفة « وهو الكتاب الذى أله قبل التهاافت » والذى ألقها قبل أن يترك بغداد للعزلة والخلوة ». يقول :

« إنني التمست كلاماً شافياً في الكشف عن تهاافت الفلسفة وتناقض آراءهم ، فرأيت قبل بيان تهافهم ، أن أقدم كلاماً وجيزاً ، مشتملاً على حكاية مقاصده ، من غير تمييز بين الحق والباطل ، وأوردته على سبيل الحكاية . مقرنا بما اعتقده من أدلة لهم ».

وفعلاً كان الغزالى أميناً في هذا العرض ، ماهرًا في ذلك الالراج .

٢ - ونلاحظ أيضاً : أنه يؤكد في التهاافت ، أنه درسها ليس فيها وينقضها ، وأنه أله لمدم أفكار الفلسفة ، والتشوش عليهم ، وإبطال آراءهم ، وأنه قال في نهاية للسؤال الأولى :

« ونحن لم نلتزم في هذا الكتاب إلا تكذيب مذهبهم ، والتغيير في وجوه أدلةهم ، بما نبين تهافهم ، ولم نتطرق للذب عن مذهب معين ، فلذلك لأنخرج عن مقصود الكتاب ، إذ غرضنا إبطال دعوامهم ، أما إثبات المذهب الحق ، فستصنف فيه كتاباً بعد الفراغ من هذا إن ساعد التوفيق أن شاء الله ». وسنسميه : « قواعد المقائد » وننتهي فيه بالإثبات كما اعتبرنا في هذه

## الكتاب بالمدمن<sup>(١)</sup> .

ح — وأنه قال أيضًا في مقدمة التهاافت بالقسم الثالث .

« ولذلك أنا لا أدخل في الاعتراض عليهم « الفلسفة » الا دخول مطالب منكر ، لا دخول بدع مثبت ، فأبطل عليهم ما اعتقدوه . قطوعاً به<sup>(٢)</sup> . وقال أيضًا في نهاية سأله — بيان تبليسيم ان الله صانع العالم وان العالم صنعة .

« فإن قال قائل : فإذا أبطلتم مذهبنا ، فماذا تقولون أنتم ؟ قلنا : نحن لم نخوض في هذا الكتاب خوض مذهبنا وإنما غرضنا أن نشوش دعاهم وقدحصل<sup>(٣)</sup> .

ولكن تقد يفهم من هذا :

أنه قرأ الفلسفة كباحث عن الحق ، فلما وجد الحق نابياً عنهم ، أراد الرد عليهم في التهاافت ، ولكنه اضطر قبل ذلك ، أن يبين لهم أنه فهم كلامهم ووعاه ، وعرف لفظهم ومعناه ، حتى يأتي بعد ذلك نقاده نقد الواقع العارف به لانتقد الجاهل للتفسط ، كما فعل كثير من المنكرين .

نعم قد يفهم ذلك ولكن يمنعه :

ماصرح به في النقد : من أنه رأى كثيراً من المتكلمين ، الذين قدروا الفلسفة إنما تقدوها بكلمات معقدة مبددة ، ظاهرة التناقض والفساد .

## ٥٦ - مجموعات الغزالى الفلسفية

ولأنه عندما بدأ التدريس في سنة ٤٧٤ هـ بنظامية بغداد لعلوم الشرعية

(١) « تهاافت » ٢٠ — المطبعة الخيرية بالقاهرة ١٣١٩ هـ

(٢) « تهاافت » ٥ (٢) « تهاافت » ٢٢

### ثالثاً - محمود نقدى إيمانى :

وهذا ما ورد به في كتابه - تهافت الفلسفه - أكثـر من مرـة ، بأـنـه سـيـرـلـفـ فـيـمـاـ بـعـدـ كـتـابـاـ ، يـذـكـرـ فـيـهـ رـأـيـهـ فـيـ كـلـ لـسـائـلـ الـتـىـ هـدـمـهـاـ فـيـ تـهـافـتـهـ وـتـقـضـهـاـ ، وـسـيـسـمـيـهـ قـوـاعـدـ الـعـقـائـدـ ، وـتـدـقـامـ بـهـ ذـاـ السـكـنـاتـ فـعـلـاـ ، وـسـماـهـ قـوـاعـدـ الـعـقـائـدـ أـيـضـاـ . وـقـدـ كـانـ الـحـلـةـ الـخـتـامـيـةـ لـجـهـوـدـ الـفـلـسـفـيـ (١)ـ إـذـ أـنـهـ فـيـ الـقـدـسـ بـعـدـ خـروـجـهـ مـنـ بـغـدـادـ مـبـاشـرـةـ ، وـأـدـبـهـ بـالـجزـءـ الـأـولـ مـنـ كـتـابـ إـحـيـاءـ عـلـمـ الـدـينـ .

إـذـاـ :

بعد هذا التفصيل لتاريخ الغزالي الفلسفى الذى أخذنه من تاريخ حياته الحقيقى ، والذى نرى تراطـ حلقاته ، وتماسـ أـجزـاءـهـ ، وـتـسـلـسلـ مـقـدـمـاتـهـ . أـلـاـ يـكـنـتـناـ أـنـ نـجـزـمـ بـأـنـ درـسـ الـفـلـسـفـةـ لـيـنـقـضـهـاـ ، وـيـشـوـشـ عـلـيـهـاـ ، كـمـ قـالـ هوـ نـفـسـهـ ، وـاعـتـرـفـ بـذـلـكـ فـيـ كـتـابـ المـقـدـىـ كـاـ رـأـيـتـ ، وـكـذـلـكـ فـيـ تـهـافـتـ أـيـضـاـ؟؟؟

أـمـ أـنـهـ إـذـاـ تـقـضـهـاـ ؟ـ وـسـفـهـ أـصـحـابـهـ؟

٥٧ - مـاـزـاـ أـرـادـ نـقـضـ الـفـلـسـفـةـ وـالـتـشـوـبـ سـمـهـ عـلـيـهـاـ؟

فـلاـ جـلـ أـنـ يـكـونـ هوـ المـتـكـلـمـ ، الـذـىـ عـرـفـ كـيـفـ يـنـالـهـاـ وـيـعـرـعـهـاـ فـيـسـكـتـ الـفـلـسـفـةـ ، وـيـخـبـتـ أـنـفـاسـهـمـ ، وـيـخـمـدـ شـهـرـتـمـ ، حـتـىـ يـكـونـ جـديـراـ بـأـنـ يـصـبـحـ صـارـعـ الـفـلـسـفـةـ ، وـهـادـمـ الـمـقـلـسـفـينـ .

(١) انظر نهاية بحثه في المسألة الأولى في التهافت وهي : ابطال مذهب الفلسفه في أزلية العالم .

سوـاـ الأـصـولـيـةـ وـالـكـلـامـيـةـ . أـحـسـ بـأـنـهـ مـهـاـلـبـ لـأـنـهـ مـنـ الـمـسـكـامـينـ الـمـدـرـسـيـنـ ، وـلـأـنـهـ تـلـمـيـدـ ذـلـكـ الـبـطـلـ الـمـفـقـودـ ، بـطـلـ عـلـمـ الـكـلـامـ ، وـرـجـلـهـ الـفـنـ - إـمامـ الـحـرـمـيـنـ - أـحـسـ بـأـنـهـ مـهـاـلـبـ بـسـدـهـاـ النـقـصـ ، وـبـإـحـالـةـ هـذـاـ التـبـدـيـدـ وـالتـنـاقـضـ فـيـ حـجـجـ الـمـسـكـامـيـنـ ، الـذـيـنـ رـدـواـ عـلـىـ الـفـلـسـفـةـ وـقـدـوـهـاـ ، إـلـىـ حـجـجـ سـلـيـمةـ ، وـبـرـاهـيـنـ وـاضـحـةـ مـسـتـقـيمـةـ ، فـقـامـ بـجـهـوـدـاتـ ثـلـاثـةـ :

أـولاـ - مـحـمـودـ دـرـاسـيـ مـحـضـ : حـيـنـ بـدـأـ درـاسـةـ هـذـاـ عـلـمـ درـاسـةـ استـيعـابـ وـتـحـصـيلـ ، وـتـحـقـيقـ وـتـفـصـيلـ ، وـكـانـتـ نـتـيـجـةـ هـذـاـ الدـرـسـ كـتـابـ «ـمـقـاصـدـ الـفـلـسـفـةـ»ـ فـيـ أـوـاـخـرـ سـنـةـ ٤٨٦ـ هـ .

### ثـانـياـ - مـحـمـودـ نـقـدـىـ سـابـىـ :

وـهـوـ مـاـقـمـ بـهـ فـيـ كـتـابـهـ : «ـتـهـافـتـ الـفـلـسـفـةـ»ـ التـهـافـتـ الـذـىـ وـعـدـ بـهـ فـيـ الـمـقـاصـدـ ، حـيـثـ أـنـ الـمـقـصـودـ مـنـ تـأـلـيفـهـ كـاـ قـالـ : هـوـ التـشـوـشـ عـلـىـ الـفـلـسـفـةـ وـتـسـفـيـهـمـ ، وـالـرـدـ عـلـيـهـمـ وـأـبـطـالـ آـرـاـءـهـمـ لـأـغـيرـ (٢)ـ ، وـكـانـ ذـلـكـ فـيـ ١١ـ مـحـرـمـ سـنـةـ ٤٨٨ـ وـكـانـتـ سـنـهـ حـيـنـذـ ٣٨ـ سـنـةـ ، أـىـ قـبـلـ أـنـ يـخـرـجـ مـنـ بـغـدـادـ لـلـغـزـةـ وـالـخـلـوةـ ، بـنـحـوـ أـحـدـ عـشـرـ شـهـراـ - لـأـنـهـ خـرـجـ فـيـ ذـيـ الـقـعـدـةـ سـنـةـ ٤٨٨ـ - وـقـبـلـ أـنـ تـنـتـابـهـ الـأـزـمـةـ الـنـفـسـيـةـ ، الـتـىـ خـرـجـ عـلـىـ أـثـرـهـاـ مـنـ بـغـدـادـ ، بـنـحـوـ خـمـسـةـ أـشـهـرـ ، حـيـثـ أـنـ أـوـلـاـهـاـ كـانـ رـجـبـ سـنـةـ ٤٨٨ـ هـ وـهـذـاـ يـخـالـفـ مـاـقـالـهـ De Boerـ »ـ مـنـ أـنـهـ أـلـفـ تـهـافـتـ بـمـدـ خـرـوجـهـ مـنـ بـغـدـادـ بـقـلـيلـ (٢)ـ .

( ) تـهـافـتـ مـنـ ٥٠ وـ ٣٠ وـ ٢٢ـ ٢٢ـ ٣٠ـ ٥ـ

(٢) مـارـيـنـ الـفـلـسـفـةـ الـاسـلـامـيـةـ مـنـ صـ ١٢٨ـ ١٠٠ـ إـلـىـ ١٠٠ـ De Boerـ

ولهذا نجده في إيجاباته يقول : إنه ألف هذا الكتاب « قواعد المقادير »  
الذى ذكره في تهاجمه والذى هو الحلقة الختامية لمجهوده الفلسفى .  
يقول . « إنه ألفه لبيان العقيدة التي قلها أهل السنة ( الأشاعرة ) عن  
السلف » .

مع ملاحظة أنه ليس فيه أى مجهود فلسفى - بتناً لدرجة أن الفرزالى  
يصرح بأنه :  
« لا يمكن أن ينتفع بكتابه هذا إلا العوام قبل اشتداد تعصبهم أما  
الذى يعرف شيئاً من علم الكلام فقلما ينفعه هذا » (١) .

## ٥٨ - الحوصراع

وبعد هذا لا يكمنا أن نجزم بأن اعترافات الفرزالى الفلسفية في النقد ،  
الذى أرخ به حياته الفكرية ، تقوم على شقين :  
الشق الأول : أنه درسها بعد دراسة علم الكلام ; بحثاً عن الحق الصراح ،  
وجرياً وراء الإيمان ، وهذا ما أبناه لا يتفق بتنا مع  
الشق الثاني : من أنه درسها لينتقدوها ويهدمها ، ويصف أصحابها ، ويصد  
النقض الذى لم يقدر على إكماله التكاملون ، فيضحي هازم الفلسفة ،  
وحجة الإسلام ، وهذا ما يتفق مع الحق الصريح والواقع الذى  
لا ريب فيه .  
فاعترافه من هذه الناحية صحيح إذاً ، ولو لم يرض به بعض كبار  
المستشرقين (٢) .

(١) احياء من ٣٦ « مقدمة قواعد المقادير » . (٢) يترجم في هذا الفصل إلى :  
ـ الفرزالى كفليسوف « بالفرنسية طبع القاهرة سنة ١٩٣٩ » للباحث نفسه .

## مجادلة الفرزالى مذهب التعليمية

بعد أن اتهى الفرزالى كما رأيت سابقاً ، إلى أن الفلاسفة جميعاً موسومون  
بـ الكفر أو الإلحاد (١) وأن الحق الذى يطمع فيه ، واليقين الذى يبغى ، بعيد  
عنهم بعد السماء عن الأرض .

وبعد أن اتهى من تحصيل علم الفلسفه وتزييفه .

ـ « وإلى أن العقل ليس مستقلاً بالإحاطة بكل شيء ، ولا كاشفاً لفطاه عن  
جميع المضلالات (٢) » .

### ٥٩ - ملازا درس الفرزالى مذهب التعليمية ؟

ـ بعد أن اتهى من كل ذلك ، زراه يدلى بأسباب دراسته لمذهب  
التعليمية قائلاً :

ـ ١ - « وكانت حينئذ قد نبعت نابغة التعليمية ، وشاع بين أخلق  
تحميمهم بمعرفة الأمور ، من جهة الإمام الموصوم ، القائم بالحق - أى لا من  
وجهة القرآن والسنة والمقل - فعنـ لـ أـنـ أـبـحـثـ عـنـ مـقـالـاتـهـ ،ـ لـ أـطـلـعـ عـلـىـ  
حـافـيـتـهـ (٢) » .

(١) « متنفذ من ٣٣ و٣٤ » . (٢) « متنفذ من ٤٤ و٤٥ » .

(٣) « متنفذ من ٤٥ » .

فلم أرض لنفسى : أن تظن بي غافلة عن أصل حجتهم ، فلذلك أورذها ،  
ولأن يظن بي أنى لم أفهمها ، ولذلك قررتها <sup>(١)</sup> .

## ٦٢ — القدرة والتجهيز

وأخيراً يأخذ الفرزالي هنا – في للنقد – في مناقشتهم فاصراً ذلك على  
فكرة الإمام للمصوم مبيناً ، أنه رد عليهم في كتب منها :  
للستظهري (فضائح الباطنية) ، وحجة الحق ، ومفصل الخلاف ، والدرج  
المرقوم بالجدال ، والقططان <sup>(٢)</sup> .  
وينتهي الفرزالي إلى هذه النتيجة ، التي يرددوها دأباً في نهاية كل بحث له ،  
وهي : أن هؤلاء ، ليس معهم شيء من الشفاء ، المنجى من ظلمات الآراء <sup>(٣)</sup> .  
الحق الذي يبحث عنه ، ليس في إمامهم .  
والآمين الذي يرجوه ، لا يوجد في مصوّهم .

٦٣ — السبب الحقيقي في دراسته ومحاربته التعليمية  
وكأرأيت يدلّ الفرزالي في المنقد بسبعين لوضعه دراسة التعليمية ، ضمن  
المجموعة الدراسية ، التي قام بها ليبحث عن الحقيقة ، فأصبحت هي للمرحلة الثالثة  
في هذه المجموعة ، وهما : –

١ – إنه عنده أن يبحث عن مقالاتهم ، ليطلع على ما في كتبهم ، فهو  
لديه باعث « باطنى نفسى » .

وقد أتفق أن ورد على أمر جازم من حضرة الخليفة ، بتصنيف كتاب  
يكشف حقيقة مذهبهم ، فلم تسعى مدافعته ، وصار ذلك مستحثناً من خارج ،  
ضعيمة للباعث الأصلي من الباطن <sup>(٤)</sup> .

يقول أيضاً :

٦٠ – من ابن درسرا وغفرها ؟  
« فابتدأت بطلب كتب وجمع مقالاتهم <sup>(١)</sup> :  
وكان قد بلغني بعض كلماتهم المستحدثة ، التي ولدتها خواطر أهل الفصر  
لاعلى للنهج المعهود من سلفهم <sup>(٢)</sup> .  
وكلت قد سمعت تلك الشبهة من واحد من أصحابي المختلفين إلى ، بعلمه  
أن كان قد التحق بهم ، وانتقل مذهبهم <sup>(٣)</sup> .

٦١ – كيف درسها ؟  
« ولماذا : جمعت تلك الكلمات ورتبتها محكمًا مقارناً للتحقيق .  
 واستوفيت الجواب عنها استيفاءً أنكره على بعض أهل الحق ، لأنني أبالغ  
في تقرير حجتهم .  
ولكني اضطررت إلى ذلك ، لأن هذا الصاحب السابق المختلف إلى ،  
حيث أنهم يضطـدون على تصانيف المصنفين في الرد عليهم ، مع أنهم لم يفهموا  
بعد حجتهم .

(١) « منقاد من ٤٦ ، ٤٥ ، ٤٦ » .

(٢) « منقاد من ٥٥ : ٥ » .

(٣) « منقاد من ٤٥ : ٥ » .

(٤) « منقاد من ٤٦ » .

٢ - وإنه «اتفق أن ورد عليه أمر جازم من الخلافة، بتصنيف كتاب يكشفحقيقة مذهبهم، لم يسعه مدافعته، فأضجع عنده «باعث خارجي» .  
فهل نصدق السببين معاً؟ أو أحدهما؟  
وإذا كان فما هو؟

#### ٦٤ - مقرمة فضائح الباطنية

هذا ما آخذه بيديك لنفسه الآن، عندما تقرأ أول كتاب الله في الرد عليهم، وهو فضائح الباطنية - للستظاهرى - الذى سماه باسم الخليفة المستظاهر بالله، وكان دعائة له والخلافة السنوية، دعاء حارة قوية، لم نعهد لها اليوم في تأييد للمذاهب السياسية، وتفنيد الآراء للممارضة!

وسأنقل إليك مقدمة بنصها وفصها، لتشتم منها بل لنامس السبب الحقيقي، الذي دفعه للجادل والنضال ضد التعليمية، بل الوحيدة الذى لم يذكرسواه، لأنه هو الحق والواقع الذى لا زيب فيه.

٦٥ - تُسَوِّفُ الفرزالي لخدمة المس ظهر بالله بتصنيف كتاب في عالم الدين يقول: «مجيبا على هذه العناوين»  
«أما بعد» (١)

«فإنى لم أزل مدة المقام، بمدينة السلام، متشوقاً إلى أن أخدم الموقف القدسية النبوية، الأمامية للستظاهرية، ضاعف الله جلالها، ومد على طبقات الخلق ظلالها، بتصنيف في علم الدين»

(١) من ٢١ من فضائح الباطنية السابق الذكر طبعة لمدن سنة ١٩١٦

٦٦ - أرجو الرئيسي الذى يطبع فيه الفرزالي  
«أفضى به شكر النعمة، وأقيم به رسم الخدمة، فأجتنى بما أتتنيه من  
الكلفة، ثمار القربة والزلقى» .

٦٧ - تخبر الفرزالي في اختبار العالم الذى يرى به الخليفة  
«ولتكن احتجت إلى التوانى، لتخصيص الفن الذى يقع موقع الرضا،  
من الرأى النبوى الشريف، فكانت هذه الحيرة تغير فى وجهه للرداد، ومنع  
القريحة من الإذعان والانقياد» .

٦٨ - أمر الخليفة للفرزالي بتصنيف كتاب في الرد على الباطنية  
«حتى خرجت الأوامر الشريفة، المقدسة النبوية للستظاهرية، بالإشارة إلى  
النخادم بتصنيف كتاب في الرد على الباطنية» .

٦٩ - المستظاهر بالله محمد الناتج وعلى الفرزالي صياغة المقدمات !!  
«على أن يشتمل الرد:

الكشف عن بدعهم وضلالتهم، وقوة مكرهم واحتياطهم، ووجه استدراجهم  
حوم الخلق وجههم، وإيضاح غوايائهم في تلبيسهم وخداعهم، وانسلامهم من  
وبقة الإسلام وانسلاخهم وانخلاعهم، وإبراز فضائحهم وقبائحهم» .

٧٠ - متروج الفرزالي من صيرته يعنوره على ضالته  
«فكانت المفاجأة بالاستخدام في هذا العلم، في الظاهر نعمة أجيأت قبل  
الدعاء، ولبت قبل النداء» «أجبتني ولبني»

وإن كانت في الحقيقة ضالة كنت أنسدتها، ونعمة كنت أقصدها. فرأيت  
اللامثال حتى، والمسارعة إلى الارتسم حزما .

أو لأنه دعى إلى الكتابة فكتب ، وإلى الجلاد فجالد ، وإلى الدفاع عن  
فتائح ، فجاك المقدمات .

٧٦ — هل يمكن أن تختفي الحقيقة في اعترافات الغزالى؟  
إذاً هل يمكن أن تختفي الحقيقة في اعترافات الغزالى؟  
نلاحظ كما سبق أن الغزالى قال في للنقض :

(ا) إن الإمام أمره : « بتصنيف كتاب يكشف حقيقة مذهب التعليمية »  
أى مناقشة آرائهم ، وبيان مذهبهم ، وهل هو خطأ أو صواب؟ كما تطرق  
بذلك هذه الجملة .

ومن الطبيعي أن يكون مقصود الخلية ؛ هو الرد عليهم ، وتسييئ آرائهم  
« وإن لم تساعدنا أفناطه » لأن من المدهش ، أن الإمام يريد كتاباً ، به ثبت  
خلافته الدينية والزمنية ، ولا يمكن هذا إلا بهدم آراء الباطنية .

(ب) ولكننا رأينا سابقاً وصراحة ، ما قاله الغزالى في مقدمة فضائح  
الباطنية ، من أنه : « أمر بتصنيف كتاب في الرد على الباطنية » بل وحدد  
له الخلية الموضوعات ، التي سيعمل على إثباتها ونفيها .

الأمر واحد ١١

والواقعة واحدة ١١

وللمتحدث واحد !

ولكن روایة الألفاظ ، و معانیها ، و مقاصدھا ، تختلف تمام المخالفة ، و متباعدة  
كل للبيانة !

٧١ — لاعنة أولى الرؤوس أولى  
دوكيف لا أسارع إليه ؟ وإن لاحظت جانب الأمر ، أفتته أمراً مبلغه  
زعيم الأمة شرف الدين ، ومن شئه ملاذ الأمم أمير المؤمنين ، ووجب طاعته  
خالق الخلق رب العالمين ، إذ قال تعالى :  
« وأطِمُوا اللَّهُ، وَأطِمُوا الرَّسُولُ، وَأُولَئِكَ مَنْكُمْ »

٧٢ — والذب عن الدين ثانية  
« وإن التفت إلى المأمور به ، فهو ذب عن الحق المبين ، ونضال دون حجه  
الدين ، وقطع لدار المحدثين » .

٧٣ — والجبرى وراء السهرة والسرف : الثالثة  
« وإن رجعت إلى نفسى ، فقد شرفت بالخطاب به من بين سائر العالمين » .

٧٤ — السر والباب من هزا النضال  
لازال الغزالى يتحدث قائلاً :

« وأخيراً نختتم هذا الكتاب ، بما هو السر والباب ، وهو إقامة البراهين  
الشرعية ، على صحة الإمامية للمواقف القدسية ، النبوية المستظهرية ، بوجوب  
الأدلة العقلية والفقهية » .

٧٥ — الماءنى واصحة و الفضور أو ضع  
بعد ذلك أدعك تامس و تحكم :

هل بحث الغزالى في التعليمية ، كما أراد أن يوهننا في اعترافاته ؟  
ليغير على الحقيقة ، ضالته المنشودة ، فيعمق عقلك اليقين .  
فهو في هذا باحث عن الحق ، مصارع للباطل .

آن بیظیر الواقع ، فیروزی الصدق ، ویزداد الخلیمة قرباً باطمہار طاعته ،  
وسرعة تلبیته .

ويزيد أن يُرى العامة؛ أنه الرجل الوحيد، الذي جأ إليه الخليفة، ليقى سلطانه كبد السكائدين، ولينبئ دعاؤم السفينين.

إذاً فليتحدث عن نفسه؛ هنا وفي النقد، لا كما كان؛ ولكن كما كان | يجب أن يكون !

بعد هذا نعيد السؤال السابق وهو :

هل يمكن أن يخفى الغرالي الحقيقة؟

ونحن متآكدون من أنك ستجيب عليه بعد الذي تقدم .

٧٩ — هل افتقار الحقيقة في اعتدال الفرزالي ظاهرة فصراً؟

ولكن هل اختفاء الحقيقة في اعترافات الغزالي كان قصداً؟؟

وهل هذا الاختفاء اذاً يقدح في الأدلة العلمية للفزالي؟ وهذا ما مستحدث الآن فيه.

(١) « مقدمة فضائح الباطنية من ٢١ »

أَمَا أَيُّ الْأَمْرِينْ يَحْبُّ أَنْ نَصْدِقْ؟

هل الأمر الأول، وهو أنه: «أمر بتصنيف كتاب يكشف حقيقة مذهبهم»؟<sup>2</sup>  
فيتناسب مع رأيه المفهوم في المقدّس، ومن أنه درس التعليمية ليبحث فيها عن  
الحق، ولم ينجز على الحقيقة.

أو الأمر الثاني: وهو أنه: «أمر بتصنيف كتاب في اليد على الباطنية»؟  
فيتناسب مع تصريحه في مقدمة كتابه المستظرف، وأمر انتلقيفة نفسه.

٧٧ -- زمیح فی غیر اعفیاج

نـم إـنـي أـعـتـقـد أـنـ قـوـلـهـ النـانـىـ ؟ـ هـوـ القـرـيبـ إـلـىـ الـحـقـ ،ـ وـذـلـكـ لـأـسـبـابـ أـمـهـاـ :ـ  
أـولـاـ -ـ لـقـرـبـ هـذـاـ التـصـرـيـحـ مـنـ الـحـادـثـةـ زـمـنـيـاـ ،ـ فـهـوـ لـهـ ذـاكـرـ وـمـتـيقـنـ .ـ  
ثـانـيـاـ -ـ لـإـدـمـاجـهـ فـيـ الـمـقـدـمـةـ إـلـىـ سـيـطـلـعـ عـلـيـهـاـ الـخـلـيـفـةـ ،ـ فـيـ الـكـتـابـ الـذـيـ  
سـيـسـرـ عـلـيـهـاـ عـلـىـ أـنـهـ مـطـلـقـ تـعـالـمـ الـطـافـقـ الـأـعـمـ الصـادـرـ مـنـهـ .ـ

ثالثاً - مطابقته وملاءمته، وانسجامه مع الظروف التي حكاه في المقدمة  
رأيت.

رابعاً - تحديد الأمر المستظہری ، للموضوعات التي يجب أن يتماولها الفزالي ، والتي تؤكد لنا أنه أراد الرد والتفسیه والمناقشة ، لا كشف وجه الحق . والصواب ، أيما اتفق ؛ شأن الباحث الحر ، والمفکر الطليق .

۷۸ - آشواک ند ورود فرمای

بعد هذا ألا يكمننا أن نقول :

يريد أيضاً ، أن يوكل لنا ، أنه لم يؤمر بذلك ، بل عن له ذلك من نفسه .

ذكره ثالثاً - أنه اتفق أن صدر إليه أمر جازم ، فلم يسعه مدافعته .  
أى أنه إذاً : ذاكر للذى وقع ، متيقظ للذى حدث ، وهو أنه أمر بذلك ، ولما وجد أنه لا يمكنه إخفاؤه تماماً ، أراد أن يفهمنا أنه كان لديه باعث داخلى ؛ وافق باعثاً خارجياً ، وهاتف نفسى ، اتفق مصادفة ؛ مع أمر سلطانى .

وأخيراً - اختياره لفظاً ذا وجهين ؛ وهو « أنه أمر بتصنيف كتاب يكشف حقيقة مذهبهم » . وذلك حتى يتلامع مع ما أراد أن يفهمنا إياه ، من أنه درسها كباحث عن الحق ، وكمنقب عن الحقيقة ؛ وحتى يتلامع أيضاً مع الحق والواقع ، الذى لا يمكنه إخفاؤه ، وهو أنه درسها ؛ لأمر جازم من السلطان .  
لم يمكنه مدافعته .

ومن الغريب أننا في تلك المقدمة « مقدمة المستقرهري » ، نلمس صراحة قوية في التعبير عن غرضه المقصود ، وهو المعنى الثاني ، وعن ال باعث الخارجى ، لسا مادياً ١١ بحيث لا يمكن أن يتلامع معه بعثة ال باعث النفسى ، بأى تأويل أو تحرير ، وعلى أية صورة من الصور ، أو أية حالة من الحالات .

بعد هذا ، نعيد السؤالين ، ونحن واثقون من أنك مستجيب عليهما ،  
يدعون عناء أو تعسف ، وهما :

هل اختفاء الحقيقة في اعترافات الفزالي كان قصداً ؟  
وهل هذا الاختفاء إذاً كان قصداً ، يقبح في الأمانة العلمية للفزالي ؟

نعم ، إننا لمسنا سابقاً ، أن الحقيقة اختفت في اعترافات الفزالي ، ما في ذلك شك .

ولكن لماذا لا يكون اختفاءها مظهراً لأحد أمرين :  
أولاً - زلت قلبه ، فلم توافه الألفاظ التي أرادها . لتعبير عن الحقيقة ،  
أى أنه أراد مني ، وأرادت الألفاظ سواءاً ٠٠٠ إلى غير ذلك من الاعتذارات  
اللفظية واللغوية .

وهذا طبعاً ما نجح عنه أصغر قارئ لل العربية ؛ بل أقل كاتب ، فضلاً عن  
الفزالي ، صاحب الأسلوب الفحل ، واللفظ الذي لا يضارع ، فهو يضحي باللفظ ،  
ولا يضحي بالمعنى بأى حال من الأحوال ، لأنه هو القائل عندما طلبت منه  
النهاية باللفاظه وتراسيكه :

« إنى أقصد المعنى وتحقيقه ، دون الألفاظ وتلقيها » .

ثانياً - أو أنه نسى الحقيقة ذاتها ، فكتب ما كتب في المقدمة معتقداً  
أنه الصدق .

ولكن هنا في المقدمة « وفي المقدمة لغير » شواهد وشواهد ، تدل على أنه  
ذاكر للحق ، متيقظ للواقع ، ومن ذلك :

ذكره أولاً - أنه درس وكتب عن التعليمية ، كأحد المذاهب  
التي بحث فيها ، عله يعثر بين طياتها على الحق ، أى أنه يريد أن  
يؤكده ، أنه لم يسعها ويسفهها بمدافع من السلطان ، بل بمدافع من نفسه ، ليعثر  
على الحقيقة .

ذكره ثانياً - أنه عن له أن يبحث في مقالاتهم ، أى أنه

## الباب السادس

### ١— اعترافات الفرزالي الصوفية كاسطرها بنفسه

أو

لماذا اعتزل نشر العلم والناس يغداد وعاد إلى ذلك بنيسا بور<sup>(١)</sup>

بعد أن خبر الفرزالي حال التعليمية، نفخ اليد عنهم، لأنه لم يغير على  
يقينه في واديهم<sup>(٢)</sup>. ولماذا يقول بعد ذلك:

«أقبلت بهتى على طريق الصوفية، وقد علمت أن معرفة طريقهم،  
لاتن إلا بعلم وعمل<sup>(٣)</sup>».

### ٨٠— كيف درس الفرزالي علم الصوفية ومصر؟

أنا تحصيل العلم : فكان أيسر عليه من العمل ، إذ بدأ بتحصيله من  
مطالعة كتبهم . مثل قوت القلوب المكي . ومثل كتب الحاسبي ، والجنيدي  
والشبل ، والبسطامي ، وغيرهم<sup>(٤)</sup>.

فاطلع على كتبه مقاصدهم العلمية ، وحصل ما يمكن أن يحصله . عن طريق  
التعلم والسماع<sup>(٥)</sup>.

(١) « منتدى من ٦٧ »

(٢) « منتدى من ٦٨ »

(٣) « منتدى من ٦٩ »

(٤) « منتدى من ٦٠ »

### ٨١— لم اضطر أله بخبط في سكرهم علينا؟

أما العمل فقد ظهر له :

أولاً— «أن أخص خواصهم ، لا يمكن الوصول إليه إلا بالذوق ، وال الحال .  
وتبدل الصفات ، فهم يقيناً أرباب أحوال ، لا أصحاب أقوال »<sup>(١)</sup>.  
وظهر له ثانياً أيضاً —

«أن لامطعم له في سعادة الآخرة إلا بالقوى ، وكف النفس عن الهوى ،  
وأن رأس ذلك كله ، قطع علاقة القلب عن الدنيا ، بالتجاف عن دار الغرور ».  
والإياب إلى دار الخلود ، والإقبال بكله الملة على الله تعالى<sup>(٢)</sup>».

وظهر له ثالثاً يقيناً :

«أن ذلك كله لا يتم إلا بالإعراض عن الجاه ، والمال ، والمطلب منه  
الشواغل ، والعلائق<sup>(٣)</sup>».

### ٨٢— صرامة الفرزالي حالي وأعماله ونيته

وبعد أن تأكد الفرزالي مما تقدم أخذ — على ضوء الشروط السابقة —  
في ملاحظة :

أحواله : «فوجد نفسه وقد انقضى في العلاقة ، بل وأحدقت به من كل  
جانب<sup>(٤)</sup>».

أما أعماله : «وأحسنت التدريس والتعليم ، فوجد نفسه ، قد أقبل على  
تدريس وتعليم علوم غير مهمة ، وغير نافعة في طريق الآخرة<sup>(٥)</sup>».

(١) « منتدى من ٦٠ ، ٦١ ، ٦٢ »

(٢) « منتدى من ٦٣ ، ٦٤ »

(٣) « منتدى من ٦٢ »

(٤) « منتدى من ٦٣ »

## ٨٥— هو مجلس السبطاء ، وأمامي النفس ، وغوف العافية

ولكن الشيطان يعاوده ويقول :

« هذه حالة عارضة ، وحذار من مطاوعتها ، فهى سريرة الزوال ، وإن أذعنت لها ، وتركت هذا الجاه العريض ، والشأن للنظام ، اخالى عن النكدير والتنفيص ، والأمر المسلم الصافى عن منازعة الخصوم ، ربما ألمت إليه نفسك ولا تيسر لك المعاودة »<sup>(١)</sup>.

٨٦— الحيرة تبلغ متراً، فتورّت عقدة في اللسان، وزنا في القلب ولكن الغزال لا يزال تتنفسه شهوات الدنيا، وداعى الآخرة، ما يقرب من سنة أشهر، أو هارجب، سنة ثمان وثمانين وأربعيناء .  
وهنا يقول :

« وفي هذا الشهر جاوز الأمر حد الاختيار إلى الاضطرار ، فقتل الله لسانى ، حتى اعنقل عن التدريس ، فكنت أجاهد نفسي أن أدرس يوماً واحداً ، تطبيباً للقلوب المختلفة إلى ، ولكن لسانى كان لا ينطق بكلمة ، ولا أستطيعها بتاتاً »<sup>(٢)</sup>.

وزاد الأمر ، أن أورثت هذه العقلة في اللسان ، حزنا في القلب ، بطل منه قوة المضم ، وقرم<sup>(٣)</sup> الطعام والشراب ، فكان لاتنساغلى شربة ، ولا تمض لي لقمة ، فضعف القوى ، وقطع الأطباء طعمهم في العلاج ، وقالوا : هذا أمر نزل بالقلب ، ومنه سرى إلى المزاج ، فلا سبيل إليه بالعلاج ، إلا بأن يتروح السر عن الهم الملم »<sup>(٤)</sup>.

<sup>(١)</sup> شهوة.

<sup>(٢)</sup> « منفذ من ٦٤ ».

أما نيتها في التدريس « فوجدها غير خالصة لوجه الله ، بل باعثها بمحركها طلب الجاه ، وانتشار الصيت »<sup>(٥)</sup>.

## ٨٣— الغزال على شفا حرف هار !

وهنا يتيقن : « أنه على شفا حرف هار ، قد أشف على النار ، إن لم يسرع ويستغل بخلاف هذه الأسباب ، والأحوال »<sup>(٦)</sup>.

## ٨٤— إبرهاد في التكبير وميررة في التفليس !

أخذ الغزال بعد هذا « في التفكير مدة من الزمان ، تفكير المختار لا تفكير المضطرب »<sup>(٧)</sup> وهنا يقول :

« أصم على الخروج من بغداد ، ومقارقة تلك الأحوال ، أقدم رجلاً وأؤخر أخرى ، لا تصفو لي رغبة في طلب الآخرة بكرة ، إلا وتحمل عليها جند الشهوة حلة فتفترها عشية »<sup>(٨)</sup>.

وصارت شهوات الدنيا ، تجاذبني سلاسلها إلى المقام ، ومنادي الإيمان ينادي : الرحيل الرحيل !! فلم يبق من العمر إلا القليل !! وبين يديك السفر الطويل !! وجميع ما أنت فيه من العمل والعلم رباء وتخيل »<sup>(٩)</sup> !!  
فإن لم تستعد الآن للآخرة ! فلت تستعد ؟؟

وإن لم تقطع الآن ! فلت تقطع ؟؟  
وأخيراً ينبعث الداعية ، وينجزم العزم على الهرب والفرار »<sup>(١٠)</sup> !!

<sup>(٥)</sup> « منفذ من ٦٣ ».

«هذا أمر محاوى؛ وليس له سبب؛ إلا عين أصابت أهل الإسلام،  
وزمرة العلم»<sup>(١)</sup>.

٩٠ - فراق بغداد ونفي الماء  
يقول الغزالى :

«فارقت بغداد، وفرقت ما كان معى من المال، ولم أدخل إلا قدر  
الكغاف وقوت الأطفال، ترخصاً بأن مال العراق مرصد للمصالح، لكونه  
وقفا على المسلمين، ولمن لم أرد في العالم مالا يأخذه العالم لعياله، أصلح منه»<sup>(٢)</sup>.

٩١ - دستور الشام موطن العزة والخلوة  
«ثم دخلت الشام، وأقفت به قريباً من سنتين، لأشغل لى إلا العزة،  
والخلوة، والرياضة، والمجاهدة، اشتغالاً بتزكية النفس، وتهذيب الأخلاق،  
وتصفية القلب لذكر الله تعالى، كما كنت حصلته من علم الصوفية، فكثت  
أعتكف مدة في مسجد دمشق، أصعد منارة المسجد طول النهر — مار، وأغلق  
بابها على نفسي .

وأخيراً دخلت بيت المقدس؛ فكنت أدخل كل يوم الصخرة، وأغلق  
بابها على نفسي»<sup>(٣)</sup>.

٩٢ - فلترس الفاقر إلى الحجاز على بركة الله  
«ولكن تحركت في نفسي داعية فريضة الحج، والاستمداد من بركات  
مكة والمدينة، وزيارة رسول الله محمد، بعد الفراغ من زيارة خليل الله إبراهيم؛  
حضرت إلى الحجاز»<sup>(٤)</sup>.

«(١) منفذ ص ٦٧ (٤٠٣)

«(٢) منفذ ص ٦٦ (٤٠٣)

٨٧ - سقوط الرضبار والنجاء إلى الله بجود الرضبار  
وهنا يقول :

«نعم لما أحستت عجزي، وسقط بالكلية اختياري، التراجت إلى الله  
تعالى التتجاء للضرر، الذي لا حيلة له، فأجلبني الذي يحب للضرر إذا دعاه،  
وسهل على قلبي الإعراض عن الجاه، وللمال، والأهل، والولد والأصحاب»<sup>(١)</sup>.

٨٨ - الغزالى بين الحقيقة والرباء  
لازال الغزالى يتابع قائلاً :

«و هنا أظهرت عزمي على الخروج إلى مكة، وأنا أورى في نفسي سفر  
الشام حذر أن يطلع الخليفة، وجملة الأصحاب، على عزمي في المقام بالشام،  
فتلطفت بطائفة الحيل في الخروج من بغداد، على عزم ألا أعود لها أبداً»<sup>(٢)</sup>.

٨٩ - عمر هدف للنجاة من الرؤمة والهامة  
يقول :

« واستهدفت لـكلام أمّة أهل العراق كافة، فلم يكن فيهم من يجوز أن  
يسكون الإهراض عما كنت فيه سبباً دينياً، لأنهم ظنوا أن ذلك هو المنصب  
الأعلى في الدين، ولكن كان ذلك مبلغاً من العلم»<sup>(٣)</sup>.

«وأنا عامة الناس : فقد ارتكبوا في الاستنباطات فلن يُبعد عن العراق؛  
ظن أن ذلك لشعور بالوحشة من جهة الولاة»<sup>(٤)</sup>.

وأما من قرب منهم : فكان يشاهد المحاجهم في التعلق بي، والانكباب  
عليه، وإعراضي عنهم، وعن الالتفات إلى قولهما، فلا يسعه إلا أن يقول :

«(١) منفذ ص ٦٥ (٤٠١)

### ٩٣ - الطائرة بين الزمرة والمعاصر والرؤوفات

يقول هو نفسه :

« ولكن جذبتي المم ، ودعوات الأطفال إلى الوطن : فما وادته ، بعد أن كنت أبعد الخلق عن الرجوع إليه ؛ فأثرت العزلة أيضا ، حرصا على الخلوة ، وتصفية القلب للذكر » .

« غير أن حوادث الزمان ، ومهات العيال ، وضرورات للعيش ، كانت تغير في وجه المراد ، وتشوش صفو الخلوة ، وكان لا يصفو الحال لي إلا في أوقات متفرقة » .

لكتني مع ذلك ظلت لا أقطع طمعي منها ، فتدفعني المواقف عنها ، ولا ألبث إلا أن أعود إليها .

ودمت على ذلك عشر سنوات (١) .

٩٤ - أمور لا يمكن إمساؤها ولا استهانة بها  
وفي أشأه هذه الخلوات ، انسكفت لى أمور ، لا يمكن احصاؤها ،  
ولا استهانة بها ، ولكن القدر الذي أذكره لينتفع به .

### ٩٥ - الصوفية ومشطة النبوة

أني علمت يقيناً . أن الصوفية هم السالكون لطريق الله تعالى خاصة ، وأن سيرتهم أحسن السير ، وطريقهم أصوب الطرق ، وأخلاقهم أزكي الأخلاق ، بل لو جمع عقل المقادير ، وحكم الحكماء ، وعلم الواقفين على أسرار الشرع من العلماء ، ليغيروا شيئاً من سيرهم وأخلاقهم ، ويسلوهم بما هو خير منه ،

(١) « منتدى ٦٧ »

(٢) « منتدى ٦٨ »

(٣) « منتدى ٦٩ »

لم يجدوا إليه سبيلا ، وأن جميع حركاتهم وسكناتهم ، في ظاهرهم وباطنهم ، مقتبسة من نور مشكلة النبوة ، وليس وراء نور النبوة على وجه الأرض ، نور يستضاء به (١) .

### ٩٦ - السرورط الواعي نواشرها في سالم طريق الصوفية

يقول :

وبالجملة فإذا يقول القائلون في طريقة :

طهارتها — وذلك أول شروطها — تطهير القلب بالكلية مما سوى الله تعالى .

ومفتاحها — وذلك جار منها بجري التحرير من الصلاة — استقرار القلب بالكلية بذكرة الله وآخرها — النقاء كليّة ، في الله (٢) .

### ٩٧ - ماذا رأى الفرزالي وماذا انحرى إليه ؟

يقول :

ومن أول الطريقة تبتدئ ، المكاشفات والمشاهدات ، حتى أنهم في يقظتهم يشاهدون للملائكة وأرواح الأنبياء ، ويقتبسون منهم فوائد ، ثم يترقى الحال من مشاهدة الصور والأمثال ، إلى درجات يضيق عنها نطاق المنطق ، ولا يحاول معبأ أن يعبر عنها ، إلا ويشتمل لفظه على خطأ صريح ، لا يمكنه الاحتراز عنه (٣) وعلى الجملة . ينتهي الأمر إلى قرب تكاد تمثله طائفة « العلول » ،

وطائفة «الاتحاد»، وطائفة «الوصول»، وكل ذلك خطأ، لأن من لا بنته تلك الحالة، لا ينبغي أن يزيد على أن يقول :  
وكان ما كان مما لست أذ كره  
فظن خيرا ولا تسأل عن الخبر<sup>(١)</sup>

### ٩٨ — مازا فرجه بالذوق؟

ومن لم يرزق من هذه الطريقة شيئاً بالذوق، فليس يدرك من حقيقة النبوة إلا الاسم، وكرامات الأولياء على التحقيق، بدايات الأنبياء.  
وكان ذلك أول حال رسول الله صلى الله عليه وسلم، حين أقبل إلى جبل حراء، وحين كان يخلو فيه بربه ويتعبد، حتى قالت العرب : إن محمدآ عشق ربه<sup>(٢)</sup>.

### ٩٩ — درجات المعرفة

(أ) فتحقيق هذه الأحوال بالبرهان هو :  
العلم  
(ب) ولابسة عين تلك الحالة هي :  
الذوق  
(ج) والقبول من التسامع والتجربة بحسن الظن هو :  
الإيمان  
ووراء غير المتصفين بهذه الدرجات السالفة، قوم جهال يسخرون ويقولون :  
«عجبوا واظروا كيف يهدون؟!»<sup>(٣)</sup>

١٠ — الدوافع التي دفعته للخروج من عزلته  
أما وقد بان للفزالي مرة بالذوق، وأخرى بالعلم البرهاني، وثالثة  
بالقبول الإيماني :

(١) « منتدى ٨٣ و ٨٥ » (٢) « ملبة بالرغبة »  
(٣) « منتدى ٨٧ » (٤) « منتدى ٢٠ » (٥) « منتدى ٧١ »

أن الإنسان خلق من بدن وقلب، وأن للبدن أدوية لا يدركها العقلاء  
يجيضاً على العقل، بل يجب فيها تقليد الأنبياء.

وكما أن أدوية البدن تتركب من عناصر مختلفة النوع والمقدار، فكذلك  
أدوية القلب، قد تتركب من عبادات مختلفة النوع والمقدار كذلك، فترى  
السجود ضعف الركوع، وصلة الصبح نصف صلاة العصر في المقدار.  
ولا يعرف سر هذا، إلا النبي طبيب القلب، كما لا يعرف سر ذلك، إلا  
طبيب مداوى البدن<sup>(١)</sup>.

أما وقد رأى الفزالي - على ضوء النظرية السابقة - فنور الخلق  
وضعف إيمانهم.

فمنهم من خاض في علم الفلسفة، أو عرف شيئاً من التصوف، أو انتسب  
إلى التعليميين، أو وسم بالعلم بين الناس أجمعين<sup>(٢)</sup>.  
«أما وقد رأى الفزالي، أن كل هؤلاء يوردون شبهآ، وأن وهم حلقاتها،  
وظنونا، وإن تخاذلت وتهافت أجزاؤها، تدعوا إلى طرح الدين؛ وبمحابية  
مادعا إليه الرسول الأمين».  
يقول الفزالي :

«أما وقد رأيت أن نفسي ملبة<sup>(٣)</sup>، يكشف هذه الشبهة، لدرجة أن إفصاح  
هؤلاء، أيسر عندي من شربة ماء، وذلك لكثره خوضى في علومهم، صوفية،  
أو فلسفية أو تعليمية، أو موسومين باسم العلم والمعرفة»<sup>(٤)</sup>.

(١) « منتدى ٨٣ و ٨٥ » (٢) « ملبة بالرغبة »  
(٣) « منتدى ٨٧ » (٤) « منتدى ٢٠ » (٥) « منتدى ٧١ »

## ١٠١ - إمبراء في التفسير وعبرة في التنفيذ

أما وقد رأيت كل ذلك ، فقد اتضح في نفسي ، أن فضح هؤلاء ، متين في هذا الوقت محتوم .

فماذا تفني أخلاقه والعزلة ؟ وقد عم الداء ، ومرض الأطباء ، وأشرف الخلق على الملائكة (١) .

## ١٠٢ - وساوس النفس ودعوى الهرمود والطهارة

فقلت في نفسي :

«ومى تستقل أنت بكشف هذه الغمة ، ومصادمة هذه الظلمة ؟ والزمان زمان الفترة ، والدور دور البساطل ، ولو استغلت بدعةة الخلق عن طرقهم إلى الحق ، لعادك أهل الزمان بأجمعهم ، وأنني تقاومهم ؛ فكيف تمايشهم ؟ ولا يتم ذلك إلا بزمان مساعد ؛ وسلطان متدين قاهر ١

فترخصت بيدي وبين الله تعالى ، بالاستمرار على العزلة ، تعللا بالعجز عن إظهار الحق بالحججة (٢) .

## ١٠٣ - السلطان يدعو الفرزالي للتمرد بسن بنيسابور

«ولكن الله قدر أن حرك داعية سلطان الوقت من نفسه ، لا بتحريك من خارج ، فأمر أمر إلزام بالتهوض إلى سن بنيسابور ، لتدارك هذه الفترة ، وببلغ الإلزام حدّاً ؛ كان ينتهى لو أصررت على الخلاف ، إلى حد الوحشة .

وهنا يقول : «إن سبب الرخصة قد ضعف ، فلا ينبغي أن يكون باعثك

على ملارمة العزلة ، والشكل ، طلب عز النفس ، وصونها عن أذى الخلق .

فلم ترخص نفسك بعسر مقاسة الخلق ؟ والله تعالى يقول :

«ولنند كذبت رسل من قبلك ، فصبروا على ما كذبوا ، وأوذوا ، حتى أتاهن نصرنا ، ولا مبدل لكلمات الله ، ولقد جاءك من نبا المرسلين (١)» .

١٠٤ - كل ما مول الفرزالي يدعوه إلى ترك العزلة

يقول :

«ولمدا شاورت في ذلك ، جماعة من أرباب القلوب والمشاهدات ، فتفقروا على الإشارة بترك العزلة ، والخروج من الزاوية ، وانضان لذلك ، منامات من الصالحين كثيرة متواترة ، تشهد بأن هذه الحركة مبدأ خير ورشد ، قدرها الله سبحانه وتعالى على رأس هذه المائة ، وقد وعد بإحياء دينه على رأس كل مائة (٢)» .

## ١٠٥ - النهوض به إلى سن بنيسابور

«فاستحكم الرجاء ، وغلب حسن الظن بسبب هذه الشهادات ، ويسرى الله تعالى الحركة إلى سن بنيسابور ، للقيام بهذا المهم ، في ذي القعدة سنة مئان وثمانين وأربعين (٣)» .

## ١٠٦ - بين الماضي والحاضر

يقول

«وبلغت مدة العزلة إحدى عشرة سنة ، وهذه حركة قدرها الله تعالى ، وهي من عجائب قدراته ، فلم تن ked في قلبي العزلة ، كما لم يكن الخروج من

(١) «منفذ من ٨٩» (٢) «منفذ من ٨٩» (٣) «منفذ من ٩٠»

(١) «منفذ من ٨٨»

(١) «منفذ من ٨٨»

بغداد، والنزوح عن تلك الأحوال، مما يحظر إمكانه بالليل أصلًا، والله تعالى مقلب القلوب والأحوال، وقلب للزمن بين إصبعين من أصابع الرحمن <sup>(١)</sup> .

نعم، هذه هي قصة الغزال الصوفية، والتي نرى فيها سبب ترکه التدريس ببغداد، وعزلته التي دامت عشر سنوات أو تزيد، وترى فيها أيضًا، سبب انتشاره في بحر الصوفية المتلاطم الأمواج، تحت ضغط نوبة نفسية، وحيرة قلبية، ثم سبب رجوعه إلى نشر العلم بنيابور.

نعم هذه هي قصته، قصصناها كارواها لسانه وقلمه،  
وها نحن نبدأ قصتها من جديد، كارواها المنطق والحق والواقع <sup>و</sup>  
بل كما خطها هو نفسه، في سجل التاريخ الحاله.

١٠٧ — ندرس وتدرس  
وأنا أعلم: أنى وإن رجمت إلى نشر العلم؛ فارجمت، فإن الرجوع  
عود إلى ما كان، وكنت في ذلك الزمان أنشر العلم الذي يكتب به الجاه،  
وأدعوه إليه بقولي وعمل، وكان ذلك قصدي ونبي.  
وأما الآن فأنا أدعو إلى العلم، الذي به يترك الجاه ويعرف به سقوط  
رتبته.

هذا هو الآن نبتي، وقصدى وأمنبتي، يعلم الله ذلك مني، <sup>(٢)</sup>

١٠٨ — غرضه من الخروج من بغداد  
وأنا أبني أن أصلاح نفسي، وغيرى، ولست أدرى أصل إلى مرادي  
أم أخترم دون غرضي؟

ولكى أؤمن إيمان يقين ومشاهدة، أنه لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، وأنى لم أتحرك، ولكنه حركنى، وأنى لم أعمل، ولكنه استعملنى، فأسأله أن يصلحنى أولاً، ثم يصالح بي، ويهدى بي، وأن يربى بي، الحق حقاً، ويرزقنى اتباعه؛ ويربى الباطل باطلًا، ويرزقنى اجتنابه، إنه سميع مجيب <sup>(٣)</sup> .

(١) « منقدس » ٩٠ « منقدس من ٩١ »

(٢) « منقدس » ٩٠ « منقدس من ٩١ »

مشكوه شافيا، لأن رجاله اعتمدوا على التقليد، وإجماع الأمة، و مجرد القبول  
لأى القرآن، وأخبار محمد عليه السلام (١).

## ١٣— طازا درس بنظامیه نموداد؟

وأنه عندما ظهر بـ كرسى فى مدرسة بقداد ، أو بمود فى النظامية ، سنة ٤٨٤ هـ ، وكانت سنه حينئذ أربعاً وثلاثين سنة ، وهى سن الدأب والنشاط والإنتاج ، وكذلك سن الأمل العريض ، والرجاء الفسيح .

أقول : إنّه عندما ظفر بهذا الـكمرى ، بعد أن جاهد في الحصول عليه و وبعد أن ظل يختلف بسببه إلى نظام الملك في العسكر ، سنت سنوات كاملات (٢) .

نعم؛ أقول : إن الفزالي عندما تربع على هذا السكرني ، وجد أن هناك  
أساتذة كثيرون أمثاله .

ولكنه لا يرضي إلا بأن يكون أستاذها الأول، وفريد عصره، ولسيج وحده، فلماذا؟

## ١٤ — لازماً ناقسم الفارقة؟

**بالرد على الفلسفة :** لأن المتكلمين الذين نقشوه ، إنما ردوا عليهم بكلمات معتقدة ، ظاهرة التناقض والفساد (٢) .  
**إذا** ليدرس الفلسفة ، ويناقش الفلسفة ويؤلف مقاصده وتمافته .

• ۱۹ ص متفقہ

(٢) نعم فـكـرـمـيـ النـظـامـيـةـ - وـيـالـهـ مـنـ كـرـسـيـ !! - كـانـ يـسـيـلـ لـهـ لـمـابـ الـلـامـاءـ الـأـجـلـاءـ ،  
بـلـ كـانـ بـسـيـبـهـ يـقـيـرـ الـلـامـاءـ مـذـاهـبـهـ ، فـهـاـ هـوـ ذـاـ اـبـ الـهـامـ ، يـقـلـبـ مـذـهـبـهـ إـلـىـ شـافـيـ ، بـعـدـ  
أـنـ كـانـ حـفـيـاـ . (٣) « مـتـقدـمـ ٢١ » .

آن کان حنفیاً.

بـ - كشف النقاب عما فات ، وتصويب لما هو آت  
ولكن : هل يمكنك أيها الباحث ، أن تلخص ما كتبت ، وتصوّب  
نحو الهدف الذي تريده ، وتطيّبنا نتائج في سطور ؟  
نعم ؛ أريد أن أجملك تلمس :

إن الفزالي كتب تاريخ حياته في المندقد ، ليدافع عن نفسه ، وليفهم الناس  
بجيئهً أسباب تناقضه في آرائه وطفراته ؛ والداعي إلى عزلته وخلواته ،  
وأخيراً السبب في الرجوع إلى التدريس وخصوصاته ، فيدعوه لطريقه الذي  
سلكه ، ولرأيه الذي اعتنقه ، وينزعهما من كل خطأ ، ويرثما من أي زيف  
أو خطأ ، ول يجعلك تؤمن أخيراً .

بأن نفسه قد اتصلت بالله ، وأن رأيه قد استمد من نور النبوة ، وليس على وجه الأرض يمد نور مشكاة النبوة ، نور يستضاء به .

١١— ماذَا نَكَلْمُ عَنْ نَظَرِيَّنَا وَالشَّكِّ وَالْيَقِينِ؟  
وَأَنَّ الْغَزَالِيَّ أَيْضًا، قَدَمَ بَيْنَ يَدِيْ كِتَابَهُ الْمُنْقَذِ: نَظَرِيَّ الشَّكِّ وَالْيَقِينِ،  
فَفَرَضَ أَنَّهُ شَكٌّ؛ لِيَدْلُكَ عَلَىْ أَنَّهُ بَحْثٌ بِفَكْرٍ طَلِيقٍ. وَفَرَضَ أَنَّهُ رَجُلُ الْيَقِينِ؛  
لِيَدْلُكَ عَلَىْ أَنَّ اللَّهَ خَصَّهُ بِقِيمَتِهِ مُلْأَىً صَدْرَهُ، وَأَنَارَ قَلْبَهُ.

١١٢ — طازاً رفض شاعر الكلام؟  
وأنه فرض أيضاً أن علم الكلام لم يكن في حقه كافياً، ولا لدائه الذي

يرى الغزال ذلك كله، بل يراه رأي العين، عندما يختلف إلى نظام الملك، فيرى أنه ما كان يحترم إلا أدعية العلم، وقراء الصوفية، ف يقوم عليهم عند دخولهم عليه، احتراماً لهم، ويقربهم من مجلسه، ويدنيهم من مرتبته، ولما سئل عن ذلك قال :

«إن هؤلاء إذا قربتهم مني، أشوا على»، مما ليس في

يرى ويعرف الغزالى أيضاً : أنه أله فى الشريعة فكثب الوجيز هما والوسط ، والميسוט .

وكتب في الأصول ، وعلم علم الكلام ، ودرس في النظمية ، وناقش  
الفلسفه وهدمهم ، وناقض التعليمية . . . .

ولكن كل هذا قليل ، إذا قيس بهذا القلب الكبير ، كل هذا ضئيل به .  
بجانب هذا الأمل العريض ، والشهرة العلمية المتغرة .

بل ، يُعرف الغزالى أكثر من هذا !

١١٧ -- الفزالي رجل الفوهة والبطولة

هذا قوله الفضل ، وذلك اعترافه الصريح .

الله ، الله ، أيها الشيخ ، إنك لرجل قوى وبطل ، نعم قوى ، لأنك احتملت مالم يحتمل الناس ، فأظهرت للتاريخ نفسك سافرة عن حقيقتها ، وما هي أنس

(١) « منفذ م٦٣ »

ولكن الفلسفة مركبٌ لا ينفكُ من الشهادة ، إذ هي ميدان الملاحة من الملاء ، وقليلٌ ماهٌ .

أما العامة؛ أما جمُور الشعب؛ فلا يفهمها ولا يفهمها.  
أما السلطان؛ فهو يريد ما يدعم به ملوكه، ويكتب به أعداءه.

١١٥ — مَا زادَ ناقصُ التَّعْلِيمِ؟

نعم ؛ إن الغزال يظفر بأمنيته (١) هندياً، يطلب منه المستظر بالله ؛ تماش التعليمية، ونضال الباطنية، فينشر كتاباً، ويسلط تواليف (٢).

١١٦ - لازماً اخترط في سلك الحصوفية؟

ولكن الفزالي مع هذا لازال أمله عظيماً ، وتوفانه إلى انتشار الاسم .  
وذبوع الصيت أطول وأعرض ، فما هو الطريق ؟

نعم؛ وكما قلت سابقاً :

لأفرض أنني الغزال ، فأحيط نفسي بظروفه ، وعوامل بيته ، فماذا أرى ؟  
أو ماذا يرى هو ؟

يرى الجمهور الإسلامي في ذلك الوقت ، كما هو في كل زمان ومكان ،  
لما يحترم إلا المتصف ؛ صاحب الـكرامات ، وبن هو في زمرة الأولياء  $\rightarrow$   
والمتبرّن إلى الله .

يرى أيضاً، أن هؤلاء الأشخاص، فضلاً عن أنهم منسيطرون على العامة،  
فهم مقربون من الخلاصة، لأن الخلاصة يرون في تقريرهم إياهم، تحبيباً للعامّة،  
وتزلفاً للشعب.

(١) « أمنية إرضاء السلطان » (٢) « مقدمة فضائح الباطنية السابق الذكر

يحكم لك أو عليك ؛ بينما خاف معظم الناس من حكم التاريخ : وهو قاتل غير  
رحم ١١ قاتلوا بذاتهم ما ليس في قلوبهم !

نعم ؛ وبطل ، لأنك أول من خط هذه الصراحة في سجل الإسلام ، ومن  
علماء المسلمين . فأبنت للناس ما تنطوي عليه ضلوعك ، وما يختليج في قلبك ،  
إن شرآ وإن خيراً ، لأنك لم تكن بمسئولي عما تحسن وتعترف ، وكأنك  
لاتملك من أمرك شيئاً ، مؤمناً : أن « قلب المؤمن بين إصبعين من أصابع الرحمن »  
كما قلت ذلك صراحة في المنقد (١) .

نعم إلى هذا التاريخ - تاريخ خروجك من بغداد - وقد كان عمرك حوالي  
الثامنة والثلاثين من السنين ، وأنا أؤمن معك بإيماناً لا شك فيه ، بأن عملك  
كله - من أوله إلى آخره - كان للقصد به كما قلت : « هو طلب الجاه ،  
وذيع الاسم ، وانتشار الصيت » (٢) .

١١٨ - الغزالى يبرير التوفيق بين علم الظاهر وعلم الباطن  
نعم ؛ رأى الغزالى ذلك كله ، وعرف أنه لم يسع في الأرض ، لم يكتب  
إلى الناس ، لم يخلد اسمه بما هو خالد وأبدى ، وإذا كان قد كتب في الشريعة ،  
وفي الأصول . . . فهناك كتب كثيرة تشبه ما كتب .

نعم عرف أنه وفق بين علم الكلام وعلم الفلسفة ، فأحيا الأول على  
حساب الثانية - كما يعتقد - ولكنه الآن ، يحيى شيئاً جديداً ، يرى  
ميدانًا أوسع .

يرى ، ويعرف ويحس ، أن التصوف - حينئذ - أصبح له نظام خاص ،  
وتقالييد محدودة ، وجد القشيري قد دونها ، ونشرها على الصوفية في رسالته  
ـ القشيرية ـ فاضحت جماعة هـ لما نفذ وسلطان ، وبها حركة ، وفيها حياة .

(١) « منقد من » ٩٠ « (٢) « منقد من » ٦٣ »

ووجد - قوت القلوب - المـكى ينشر نظريات الصوفية ، وبدافع عنهم ،  
ويؤسس علمهم ، ويزرعه بين الناس الذين تـكاثروا على اعتنائه ، سـيـاـ العـامـةـ  
والقراء ، وهم كل المسلمين في ذلك الوقت .

ووجد أيضـاً أن لـعلمـاءـ الـظـاهـرـ ، الـذـيـنـ يـأخذـونـ بـظـاهـرـ الـقـرـآنـ ، وـمـنـطـوقـ  
الـحـدـيـثـ ، أحـكـاماـ خـاصـةـ فـيـ الفتـيـاـ ، وـفـيـ الفـقـهـ ، وـفـيـ الـمـعـاـمـلـاتـ ، يـتـمـيـزـ ذـلـكـ  
فـيـ مـذـهـبـ أـهـلـ السـنـةـ وـالـأشـعـرـةـ ، بـعـدـ أـنـ أـصـبـحـ هـذـاـ ، هـوـ المـذـهـبـ الرـسـمـىـ  
لـلـخـلـافـةـ وـلـلـدـوـلـةـ ، وـبـعـدـ أـنـ اـشـتـدـ سـاعـدـهـ بـالـمـدـارـسـ النـظـامـيـةـ ، الـتـىـ أـسـسـهـ نـظـامـ  
الـمـلـكـ ، وـالـذـىـ تـلـمـعـ فـيـهـ الغـزـالـىـ ، وـعـلـمـ فـيـ أـشـهـرـهـ .

أـتـىـ الغـزـالـىـ فـيـ الـقـرـنـ الـخـامـسـ الـمـهـجـرـىـ ، فـوـجـدـ ، وـعـرـفـ ، وـأـحـسـ ،  
وـرـأـىـ كـلـ هـذـاـ ، فـتـأـكـدـ مـنـ وـجـودـ عـلـمـ جـلـيلـ وـخـطـيرـ يـنـتـظـرـهـ ، وـرـأـىـ أـنـ  
مـيـدـانـاـ لـلـنـشـاطـ وـالـإـنـتـاجـ ، وـذـيـعـ الـاسـمـ ، وـاـنـتـشـارـ الصـيـتـ ، بـلـ وـالـخـلـودـ ،  
يـنـفـسـحـ لـهـ .

إـذـاـ . ليـتـقـدـمـ الغـزـالـىـ ، وـيـحـمـلـ الـعـلـمـ ، وـيـسـدـ النـقـصـ ، الـذـىـ شـعـرـ بـهـ عـلـمـ  
الـظـاهـرـ ، كـاـسـدـ النـقـصـ ، الـذـىـ شـعـرـ بـهـ الـمـتـكـلـمـونـ ، عـنـدـ مـاـهـدـمـ الـفـلـسـفـةـ.  
بـأـسـلـوبـ عـلـمـ الـكـلـامـ . كـاـيـتـقـدـ .

إـذـاـ . ليـوـقـقـ بـيـنـ مـذـهـبـ الـدـوـلـةـ الـأـشـعـرـيـةـ الرـسـمـىـ - السـفـيـةـ - وـهـوـ عـلـمـ  
الـظـاهـرـ ؛ وـيـبـيـنـ مـاـ يـدـيـنـ بـهـ عـلـمـ ؛ مـنـ تـقـالـيدـ الصـوـفـيـةـ ، وـهـوـ عـلـمـ الـبـاطـنـ .

فـيـؤـلـفـ كـتـابـاـ، يـجـعـلـ فـيـهـ لـنـجـحـ الصـوـفـيـةـ سـلـطـانـاـ أـيـمـاـ سـلـطـانـ ، لـيـطـفـيـهـ بـهـ  
ظـمـاءـ ، وـبـسـتـولـيـ بـهـ عـلـىـ قـلـوبـ الـعـامـةـ ، وـالـنـاسـ أـجـمـعـينـ .

يمحدث بلسان أهل الحقيقة ، ويحتمل للسَّكَانَةِ التي أرادها ، ويستطيع مقعد الشُّوْرَةِ ، الذي عمل لأجله سنوات معدودات ، فالعامة تحيط به ، والخاصة تحبه .

١٢٠ - الفرزالي يتفاوض عن السَّكَيْرِ لِجَفْنِ هَدْرِ  
ولم لا يكون كذلك ؟

وقد كان رجل الشرع : فهو فيه مدرس ومؤلف .  
وكان بطل الفلسفة : فهو هادمها ومظير تهاقتها .  
وكان مفسه الباطنيين ، وبطل آراءهم .

وأضحت اليوم وأخيراً : زعيم الصوفيين ، حيث حصل عليهم ، وقام بخلواتهم ، فأصبح إلى الله من القربين ، فرأى أشياً لا يمكن إحصاؤها ، ولا استقصاؤها ، وأضحت جميع حركاته وسكناته ، كحركاتهم وسكناتهم ، في ظاهرها وباطنتها ، مقتبسة من نور مشكاة النبوة (١) .

أما السلطان : فالفرزالي يعيش تحت حمايته ، وخدمته ، فهو عنه راض ، قوله مقرب .

نعم . هو يرى المنكر ، ولا يريد أن ينهى عنه ، يرى حرمات الإسلام تتداع ، وهو قادر على فضح من يدوس تلك الحرمات ولا يفعل ، لأنه يريد أن يسام الناس ولا يعاد بهم ، حيث يعايشهم ، ولا يمكنه أن يقاومهم (٢) .  
فليظل على الاعتزال ما دامت الشُّورَةِ قد حصلها ، والسَّكَانَةِ التي أرادها قد اقعدتها ، فالعامة ، والخاصة ، والسلطان ، كل أولاء عنه راضون ، وبشيرته معترفون .

(٢) منقذ ص ٦٨

(١) منقذ ص ٦٧ و ٦٨

ويحاول أن يجعل النهج الشرعي ، لا يتضارب مع النهج الصوفي ، بأي حال من الأحوال ، فلا يغصب الخاصة من العلماء والمفتين (١) .

١١٩ - الفرزالي بفوص مجراسيم الصوفية ليصبح صوفياً  
ولكن كيف يكتب في الصوفية ، ويعلى شأنها ، ويحمل عليها ؟  
إذا . لا بد له من أن يدرسها ، وقد عرفت أن هذا هو أسلوبه في  
البحث والتحصيل ، كما حصل له عندما نافش الفلسفه ، ورد على  
الباطنيين (١)

إذا . فليتعلم عليهم ، ولهذا نراه « يطالعه حتى يأتي على كتبه مقاصدهم العلمية ، وبحصل ما يمكن أن يحصل من طريق القلم والسامع ، وذلك من كتب المكى والجندى والبسطائى و ... (٢) » .  
ولكنه يجد أن هذا « ليس سكاف ، لأن من شرط طريقهم الإعراض عن الجاه ، والمال ، والهرب من الشواغل ، والعلاقات (٣) » .

إذا . فليهوى نفسه لذلك ، وليقم بالراسيم المطلوبة ، حتى يجوز الامتحان كما يجب أن يكون ، وليعزل الناس ، وليهرب من الخليفة ، ومن ألسنة القوم ، وأخيراً ، ليفر من بغداد ، ويعزل بالشام .  
ولكننا نراه وهو في الخلوة بالشام ، يؤدى الراسيم الصوفية ، يسيح في الأرض ، وينديع آراءه ، ويؤلف كتابه الخالد « إحياء علوم الدين » .

ثم يرجع إلى العراق ، وبطروس ، يصبح قطب الغوث ، ووتد الأوتاد ،

(١) راجع مقدمة الإحياء ، وباب علم المكاشفة ، وعلم العامة فيه .

(٢) ( منقذ ص ٦٠ ) ( منقذ ص ٦٢ )

لقد أفصحت عن ذلك ، قبل الإن bian على الفصل الأخير من قصة الغزال ، وهو الفصل الأهم ، بل هو فصل الخطاب . لأن حوادث هذا الفصل ، كانت هي السبب المباشر لتاريخه حياته ، ولذلك ستر فيه الفكرة التي حكبتها لك مجسدة ، لا لبس فيها ولا غموض .

نعم حشدت بين يديك ، وقدمت أمام عينيك . كل هذا ، قبل أن أتقدّم بآراء الغزال في هذا الفصل ، فأرجو أن تعبّر يا سيدي القارئ . - أصياعاً صاغية ، وأذهاناً واعية ، وأحسيس مرهفة ، حتى إذا ما أتيتنا على قصص الغزال ، فطوبيناها ، ونشرناها :  
طوبينا ، ما أراده هو واحترمناه .

ونشرنا ، ما أراده الحق ، وسجله الواقع ، واتبعناه .

وإذا كان الله يناديه ، ليحمي دينه ، ويثبت شرائعه ، « فليتخرّج ولبيق على عزّله »<sup>(١)</sup> .

أما إذا ناداه السلطان ، وألزمَه ليهض إلى نيسابور ، ويدرس بنظاميتها فلا بد أن يجيب ، حرضاً على موعدة السلطان . « وقد بلغ الإلزام من الخلية حداً كان ينتهي لو أصر على الخلاف إلى حد الوحشة »<sup>(٢)</sup> .

وإذا كان للغزال قد قبل إغضاب الله ، حيث ترخص فيه ، وإذا كان قد عمل على عدم إغضاب العالمة ، حيث هو في احتياج إليهم ، فلن يسكنه الترخص في أمر السلطان ، ولماذا ، نراه بعد أن ينفذ أمر الإمام ، بالنهوض إلى نيسابور ، ويقدم الدليل على طاعتة بالتدريس زمناً ما ، يترك التعليم برضاء من السلطان ، حيث اعتلت صحته ، وضعف قواه ، ويرجع إلى طوس ، وقد تخطى الحسين .

وهناك . وبعد قليل ، تصعد روحه إلى الرفيق الأعلى ، هادئة مطمئنة ، سعيدة قريرة .

نعم . فقد وصل إلى كل ما طلب ، وانتهى إلى جميع ما أراد ، تجيزيل من الجميع ، وشهرة لا حد لها بين الخافقين ، وخلود تذكير الأيام قوية ، ويكتسبه من السنين حياة .

١٢١ - لماذا ارتفع الغلام ؟  
لماذا كل هذا الإسفار والإيصال ؟  
نعم . كتبت كل هذا : فأسفرت النقاب عمّا فات ، وصوّبت نحو ما هو آت .

(١) منفذ من ٨٨

(٢) منفذ من ٨٨

الوصول إلى طريقهم ، إلا بالذوق . وال الحال . وبدل الصفات ، فقد اضطر إلى  
الخلوة والاعتزال . والاتجاه بالكلية إلى الله : طلباً لذلك .

نعم آمنا بهذه الوسيلة وهي :

ـ ببدل الصفات ، والانحراف في غمار الصوفيين ، وملائسة أحوالهم ،  
والعزلة عن الناس ، والبعد عنهم » .  
وأيضاً آمنا بهذه الغاية وهي :  
ـ « الوصول إلى طريقة الصوفية » .  
ـ فما العلاقة بين هذا ، وبين السبب الثاني ، الذي أعلمه أيضاً كسبب  
ـ للخلوة ، وهو :

ـ ٢ـ أنه قد ظهر يقيناً ، لا مطمع له في سعادة الآخرة إلا بالقوى ،  
ـ وفك النفس عن الموى . وأن رأس ذلك كله قطع علاقة القلب عن الدنيا ،  
ـ والإعراض عن الجاه . والمال ، والولد » (١) .  
ـ أي إلى الخلوة والعزلة أيضاً .

ـ فهل يريد الغزال الوصول إلى طريقة الصوفية ، كطريقة من طرق  
ـ المعرفة واليقين ؟

ـ فيعتزل الناس ، ويتجه إلى الله ليصبح متصوفاً .  
ـ أو يريد سعادة الآخرة . فيعتزل الناس ، والأهل ، والمال ، ويتجه إلى  
ـ الله ، ليصبح زاهداً ؟  
ـ وهل أراد الغزال بذلك العزلة . المدفين معـاً - طريق الصوفية ، وسعادة  
ـ الآخرة - أو أراد أحدهما ؟

(١) معتقد من ٦٢ » .

## جــ قصة الغزال الصوفية ، كما هي الحق والواقع

ـ ١٢٢ـ الغزال ينسى الرهف الرؤول  
ـ انتهى الغزال من بمحنه عن الحق - الذي جهر دائمًا بأنه قام بهذه الدراسة  
ـ لأجل العثور عليه - عند التعليمية فلم يجد له دليلاً .  
ـ وهو هو ذا ينتهي إلى الجولة الأخيرة ، فيدخل ميدان الصوفية ، ويهرب في  
ـ بكل همته ، ويعبره ، ولا يشعرنا بأنه باحث عن شيء ، أو عثر على شيء ،  
ـ اللهم ، إلا إذا كان الغزال كما أفهمنا ضمناً أنه :  
ـ قد آمن - قبلاً - بإيماناً بأن الحق الذي ينشده ، هو في طيات طريق  
ـ الصوفية ، أو طريقهم هو الحق نفسه ، ومني اصطدم به ، وعثر عليه ، آمن به  
ـ واعتنقه ، لا على أنه مذهب بحث فيه عن الحق ، بل على أنه هو كل الحق ،  
ـ وكل اليقين .

ـ ١٢٣ـ هل هدف الغزال من الخلوة والعزلة سعادة الآخرة ؟  
ـ أو الوصول إلى طريق الصوفية ؟  
ـ وكما رأيت سابقاً ، عند الكلام عن الأسباب التي اضطرته إلى الانحراف  
ـ في سلك الصوفية ، يصرح هناك بسبعين :  
ـ ١ـ أنه لما كانت طريقة الصوفية ، لا يمكن معرفتها إلا بعلم وعمل :  
ـ أما العلم ، فلان تتحصيله من الأسس الأولى لمعرفة حقائق الأشياء ، ولذا  
ـ فقد حصله من كتبهم . مثل ، ومثل .  
ـ أما العمل ، فلان الصوفيين أرباب أحوال لا أقوال ، ولأنه لا يمكن

نعم . إن الغزالى في الواقع لا يريد أن يفهمنا بإيضاح ماذا يريد ؟

لأنه غير واضح في نفسه ، كما يعتقد كثيرون ١١

لأنه أؤمن بأن الغزالى يفهم ما يريد ، وهو يكتب ويعرف ماذا يكتب ، ومتيقظ إلى الجهة التي تتجه إليها ألفاظه ، وإلى السقط الذى توى إليه معانيه . ولتكن يكتب كتابه للناس جمياً ، فليُرِدَ المعنيين مماً حتى يفهم للتتصوفة وال العامة ، أنه اعتزل طلباً لصوفية ، وحتى يفهم الخاصة ورجال الشرع ، أنه اعتزل طمعاً في سعادة الآخرة ، وزهداً في الحياة الدنيا .

ولهذا فلا مانع إذاً من ذكر الوسيطتين ، ولا مانع أيضاً من الجمع بين الغaitين ، مادام يريد أن يخاطب الناس جمياً ، حتى يفهمه السكل ، ويحترمه الجميع ، ويستحوذ على إجلال الناس كافة .

١٢٤ - الجاه والمال ، والشاغل ، والملائكة ، عند الغزالى قبل خلوته بعد هذا يؤكّد لنا الغزالى : أن العزلة الصحيحة « لا يمكن أن تم إلا بالإعراض عن الجاه ، والمال ، والشاغل ، والعلائق » (١) .

فهل كان الغزالى قبل خلوته ، مستوفياً هذه الشروط ؟

أما الجاه : فهو يرى « أن نيته في التدریس غير خاصة لوجه الله ، بل باعثها ومحركها طلب الجاه ، وانتشار الصيت » (٢) .

(١) متنفس ٦٢ .

(٢) متنفس ٦٣ .

أمالال : فهو يعمل على تحصيله ، حين ينقده من السلطان جراء على تدريسه ، ونشره العلم بنظامية بغداد .

أما الشاغل والعلائق : فهو غارق فيها « لأنه نسُونا » ، وبمثلي بتدريس العلوم الشرعية ، والإفادة لثلاثمائة من الطلبة ببغداد ، والتصنيف فيها وقت فراغه .

وزيادة على ذلك ، « فهو يختلس الفينة بعد الفينة ، ليدرس الفلسفة ، ويجلس إلى كتب للتفلسفين » (١) .

١٢٥ - العلوم السرعية غير صرفة وغير نافعة نعم . يعلن الغزالى : أن العلوم الشرعية ، غير مهمة ، وغير نافعة ، لأن الصوفية ، أكدهت له : أنها لا توصل إلى جنات الله ، ولا تدخل ناسها في ذمة المقربين .

نعم هذا ما ذكره الغزالى ، بينما نسى قول أستاذ البسطامى - الذي ردّ أسمه في كثير من صفحات الإحياء . وفي التقى نفسه ، والذي حكى أنه تلقى عنه الصوفية التي يتحدث باسمها - : « لو نظرتم إلى رجل أعلى من السكرامات حتى يرتفع في الماء ، فلا تتعجبوا به حتى تنتظروا : كيف تجدونه عند الضرر والنهى ، وتحفظ الحدود ، وأداء الشريعة ؟ » .

١٢٦ - نية الغزالى من جميع أعماله كسب الشهرة والصيت ويعلن الغزالى أيضاً :

(١) متنفس ٤٤ .

نعم . إنى أصدق كلامه ، وأستمسمك بتصربيحه ، إذا ما أيدته الظروف  
الحيطة به ، وأكنت أعماله أنه الصدق والحق ، وأنظر فيه من جديد ، وأقوله  
على وجوهه ، إذا اختلف مع أعماله ، أو تناقض مع أقوال أخرى ، أوتضارب  
مع المنطق الصحيح .

أفعل ذلك لأن سلب الحق الصريح ، والواقع الذى لا دليل فيه ، فاعتزم  
باليقين ، وألوذ بالصواب .

١٢٧ - الفزالي ينتابه تفكير عميق ، فيقرؤم رجل ، وبوجه أحمرى  
وبعد أن يصل الفزالي إلى ما تقدم : ينتابه تفكير عميق ، يفكر باختيار  
لا عن اضطرار ، يقلب الأمر على جميع وجوهه ، وبعد أن تأكد تأكيداً  
لاريء فيه ، أن طريق الصوفية ، من شرطه المخلوقة والعزلة ، والإعراض عن  
الجاه وللمال ، والبعد عن الوطن ، والأهل ، والصحاب ، وأن القيام بذلك أمر  
محظى ، وضرورة لازبة .

يرى أنه لا بد من تنفيذ ما تقدم ، فليخرج من بغداد ، مدينة السلام \*  
وعاصمة الإمام .

نعم : الرحيل الرحيل ، والبدار البدار ، فلم يبق من العمر إلا القليل ، وكل  
ما هو فيه من العمل والمعلم ، رياه وتخيل ، فلا مقصوده من الشهرة والصيت (١) قد  
وصل إليه ولا مطلوبه من الآخرة - كما يقول هو - قد استحوذ عليه  
إذاً ، المهرب الهرب ، الفرار الفرار .

(١) لأنه كما سترى فيما بعد ، يجري وراء شهرة أوسع ، ولو أنه لم يصرح هنا بذلك .

ان جميع العلوم التي يدرسها ، ليست بناجعة في طريق الآخرة ، لأن نية  
تدرسيه لها غير خالصة لوجه الله (١) ، وغير مراد بها نفع الناس ، بل باعث  
عمله هو « كسب الجاه والصيت » (٢) ، ومادامت النية الحسنة مقودة ، فالعمل  
غير نافع ، بل كأنه غير موجود .

لأن الأعمال بالنيات ، ولأن لكل إمرىء مانوى .  
هذا إن لم يزد صاحب العمل إنما حرجا ، بسبب عدم خلوص نيته  
وصفاء سريرته .

أظن بعد هذا ، يمكننا أن نعلن بكل تأكيد مالحقنا إليه سابقاً ، من :  
أن الفزالي كان إلى هذا الوقت - وقت أن وصلت سنّه ثمانين وثلاثين  
سنة - وبعد أن انتهى إلى الأستاذية بالنظمية ، وبعد أن كتب في الشريعة ،  
وفي الأصول ، وفي الفلسفة وفي التعليمية .

أريد أن أقول إن جميع أعماله ، وحركاته ، وسكناته ، ونواياه ، إلى هذا  
الوقت ، كان الدافع لها طلب الجاه ، وكسب الشهرة ، وامتناب الصيت .  
أنا لا أقول هذا جزافاً ، إنما استنبطته من أعماله وتاريخ حياته ، وهذا  
أؤيد ما قلت - ولو أنه في غير احتياج إلى تأييد - بما قال ، وصرح ،  
وأعان على رؤوس الأشهاد :

« ثم لاحظت نيتها في التدريس فوجئت بها غير خالصة لوجه الله ، بل باعثها  
ومحرر كها طلب الجاه ، وانتشار الصيت » (٢) .

لا . مثل يجحب أن يفهم ما يزيده الغزالى حقيقة ، وما يجحب أن يفهمه الناس عنه .

### ١٢٩ - نفكيره لمدة ستة شهور

تركنا الغزالى بعد النقاش السابق ، وقد عزم على المرب والفارار ، وذلك عنده ليس بمركب سهل ، إن لم يكن هو الصعب كله ، ولكن المهدى الذى يبعنه ، أعظم من أن يقف فى طريقه صعب ، أو أن تكتنفه عقبات .  
إذاً . لابد من تذليلها .

فكيف يذلها ؟

هاهو ذا يأخذنى التفكير ، طلباً للتذليل :  
فيتذكر ويتفكر ، ويعاوده التفكير ، قريباً من ستة أشهر .  
ومن أول هذه الشهور ، وهو لا يدرك أى طريق يسلك ؟  
ولاحظ أى سبيل يجحب أن يسير ؟

الفكر استولى عليه ، فتبليلى عقله ! ولم يسترح بالله ! ولم يهد بتاتاً . على أن يدرس أكثر من درس واحد كل يوم ، إرضاء لتلاميذه و « تعطيباً لقلوب المخالفين إليه » (١) .

زاد للرضا ! فتقل لسانه ! وبطلت قوة هضمه ! وضعف قواه ! وأخيراً ،  
صدر قرار الأطباء :

(١) منتقد من ٦٤ .

ولكن النفس - نفسه - والعقل - عقله الباطن - يهمس له (١) .  
إن ، هذه الخلوة ، حال عارضة ، وسرية الزوال ، فاطع هذا المانع ،  
واترك بغداد ، واعتزل الناس ، مدة من الزمان ، حتى تؤدى المراسيم ، وتنفذ  
الشروط ، وستمود ثانية إلى ما أمنت فيه ، مزيداً عليه ما حصلته وكسبته :  
سياحة في الأرض ، وتأليف خالدة ، وأخيراً : بطل الظاهر والباطن ، ووتد  
الأوتاد ، وقطب الغوث .

ولتكن برد عقله الوعى على عقله الباطن قائلاً :  
« ولكن لو أذعن ، وترك هذا الجامع العريض ، والشأن النظوم ،  
الخالى عن التشكير والتنغيص ، والأمر المسلم الصافى عن منازعة الخصوم ،  
ربما أفت نفسك هذا الترك ، ولا تيسير لك معاودة التعليم والدرس » (٢) .  
فأنت الآن أستاذ بالنظامية ، وبطل المتكلمين ، وهادم الفلسفه ، ومسنه  
الباطلين ، لديك مال وجاه ، وعندك سلطان يحميك من منازعة الخصوم ، فإذا  
ماتركت هذه الحياة ، ورحلت إلى حياة جديدة ، ربما تألفها نفسك ، وتطمئن  
إليها ، وربما لا تيسير لك أيضاً العودة إلى حياة التدريس ، الذى جاهدت في  
الحصول عليها ست سنوات كاملات .

هذا نقاش سجله الغزالى في المتنقد ، بين عقله الوعى ، وعقله الباطن ،  
أو بين نفسه الخيرة وبين شيطانه - كما يقول هو - استنبط منه مازيد ،  
وأفهم من تضاعفه ، ما يجحب أن يفهم .

(١) هذا الكلام مستنبط من أقواله الآنية النصوص عليها بين قوسين .

(٢) « منتقد من ٦٤ »

٤ - أما أن نفسه ، قد تأثر الحالة الجديدة ، وما فيها من راحة وهدوء .  
فلا يح肯ه تركها ، فلا خوف من ذلك :

لأنه وهو في العزلة سيدرس ، وسيعقد حلقات الوعظ والإرشاد ، في كل مكان يحل به ، وسيؤلف ، وسيجادل خصومه ، وينذير على أنصاره عن طريق التأليف أيضا ، كما قال الإمام حافظ ذلك .

ولهذا فستكون حياته المقبلة ، شبيهة بحياته الحالية .

٣ — أما عدم تيسير معاودته لمنصب «من الناحية الروحية والعلمية»، فطبعاً لا.

لأنه فيما بعد، سيكون أقوى علماً، وأعظم شهرة، وأكثر إعاظة، بل يصبح فريداً في نوعه، فذا في بابه، إذ سيجمع بين الحقيقة والشريعة، بين علم الظاهر وعلم الباطن.

أما أنه؛ لن تيسّر له المعاودة من الناحية المادية، أى أنه لن يجد المنصب  
حالياً، فلماذا لا يترك فمه أخاه؟

وفعلاً - كما قال الإتحاف أيضاً - أناب عنه أخاه في التدريس !

١٣٢ — كييف بيته ر عن الفضلال وبقوه أخاه إيه؟

فإذا صرحاً بالاختلاف، فكيف ينفي عنهم أخيه، مع إيمانه بأن التدريس غير مهم، وغير نافع في طريق الآخرة؟ وكيف يجيز أن ما يراه ضلالاً، يدعون الناسم عليه، بل يقود أخاه إليه، فيورده مورد التلمذة «كما يعتقد الفرزالي».

نعم . قد يجيئ الغزالى بأحد جوابين :

- ۱۲۳ -

«أمر نزل بالقلب ، ومنه سرى إلى المراج ، فلا سبيل إلى العلاج ، إلا  
بأن ينرؤس السر ، عن المم الملم »<sup>(١)</sup>

أمر نزل ! ولابد أن يتروح السر عن الملم !  
نعم . القلب والروح ، حل بهما سر إلهي ، وأمر رباني ، فليس لأطباء

البدن فيما علاج .  
فمن المداوى إذا ؟ ؟

ومن الطيب؟  
يعرف لما الفزال حينئذ فائلاً :

١٣٠ — أَمْرُ اللَّهِ وَسُرُّ اللَّهِ فَطِيبُ الْمَزَالِيُّ هُوَ اللَّهُ !  
 إِنِّي لَا أُحْسِنُ بَعْدَ ذَلِكَ عَجْزٍ ، وَسُقْطٌ بِالْكَلِيْةِ اخْتِيَارِي ، التَّجَاجُتِ  
 إِلَى اللَّهِ التَّجَاهُ الْمُضْطَرُ ، لِيُعْطِينِي الدَّوَاءُ ، وَلِيَدْلِنِي عَلَى طَرِيقِ الشَّفَاءِ فَهُوَ طَبِيبِي .  
 وَلَا طَبِيبٌ لِي سَوَاءً . وَفَعْلًا وَصَفَ اللَّهُ الدَّوَاءُ وَأَمْرُ فَزَالِ الدَّاءِ .

١٣١ - كيف عالج الفرزالي المفاسد التي وقفت في طريقه بعد خلوته  
وهي «الجهة والمال والرّهيل و ..»

يقول: «إِنَّ اللَّهَ سَهَلَ عَلَى قَلْبِي الْإِعْرَاضُ عَنِ الْجَاهِ، وَالْمَالِ، وَالْأَهْلِ، وَالْوَلَدِ، وَالْأَصْحَابِ»<sup>(١)</sup>.

١— أما التعلق بالأهل ، والمال ، والولد ، والأصحاب . . . فيها هو ذا  
يصرح : بأن الله سهل عليه الإعراض عنها جميعا ، وسنتي مدعى صحة هذا  
فهاب بعد .

(١) منفذ عص ٦٥ .

أ - إنّ وصيته بدلًا مني ، إيهامًا للناس بتأني ساعدود إلى عملٍ ، بعد  
قضاء أربى ، وهو الحج .

مع أنه يصرح بأنه « عزم على ألا يعود بغداد أبداً » (١) .

ب - أو وصيته بدلًا مني ، ليحفظ مكاني ، حتى عند رجوعي أجده خالياً.  
وعلى كلا الحالين - إذا كانت هذه الإنابة صحيحة - فهذا تعارض مع  
تصريحة هنا من أن التدريس غير نافع وغير مهم .  
لأنه كيف يؤمن بهذا ، ثم يقود أخاه إليه ؟

فأيهما إذًا : هو الحق والصدق ؟

فهل كان يؤمن : بأن التدريس للعلوم الشرعية نافع بهم ، وهو حينئذ  
يقول بلسانه ما ليس في قلبه ؟ أو كان يؤمن بعكس ذلك حقاً ؟

نعم ، سنتمس فيما بعد ، أدلة وأدلة تؤكد ذلك :

أن تصريحة بأن التدريس غير نافع ، وغير مهم ، غير مطابق لما في نفسه  
وغير صادر من قلبه ، ولهذا فهو يترك أخاه مكانه ، حفظاً للمنصب ، أو إيهاماً  
للناس بتناً كد عودته . أو تقديمه إيهام الناس بدلًا منه ، أو ذلك كله معاً .

### ٣٣ - خوف الفرزالي من الخليفة والصحاب

بعد ذلك يحدثنا الفرزالي بأنه : بعد أن عزم على المرب والفار ، تظاهر  
بالخروج إلى مكة ، وهو يورى في نفسه سفر الشام ، خوفاً من أن يطلع الخليفة ،  
وأصحابه الكثيرون ، على خروجه طلباً للمقام بأرض الشام .

(١) منفذ من ٦٥

(١) منفذ من ٨٩

ولمذا قطع بلطائف الحيل ، ليخرج من بغداد ، موهمًا الناس أنه سيرجع  
إليها ، بينما هو قد هزم على ألا يعودها أبداً .

فيذاً كان قد أفلح عن الرياء ، وعزم على التغطية بالخلوة والاعتزال ، فكيف  
يعلن للناس أنه ذاهب إلى مكة ، لحج بيت الله الحرام ، بينما هو يريد السفر  
إلى الشام ، والمقام بدمشق ؟

لماذا ، وهو قريب من فتحة الله ، وقوى بأمر الله ، حيث أصبح  
طبيبه ، ومنظنه ، يظهر غير ما يعطى ، ويقترب ما فر منه ، اقترافاً عن عهده  
واختياره ! ١٤٢

لماذا يتحايل على الخروج من بغداد ، خوفاً من الخليفة أن يمنعه ، ومن  
ال أصحاب أن يقفوا في طريقه ؟ ١٤٣

لماذا يخاف من الخليفة ؟ ألم يؤمن بأن ما أراده هو كله خير ، وواجبه  
أن يتوجه إليه ؟ ١٤٤

لم يخاف إيمان الخليفة ومنعه له ، وهو المسترشد بتحمل الرسول الإيذاء في  
سبيل الحق ، ونشر المدى ١٤٥  
مستشهاداً بقول الله :

« ولقد كذبت رسل من قبلك ، فصبروا على ما كذبوا ، وأوذوا حتى أتموا  
نصرنا ». وغير ذلك من الآيات (١)

بعد هذا ألا يمكننا أن نقول - كما قلنا سابقاً في إنابة أخيه عنه في  
التدريس .

١٣٥ - تحفيف وتصحيح لابد منه

**يقول المغزالى بعد ذلك :**

«هذا هو حديث أئمة أهل العراق ، أما حديث العامة :

<sup>(١)</sup> فمن بعد منهم عن العراق ظن أن ذلك لخلاف بيني وبين الولاة

«أمان قرب من الولاة : فـكان يشاهد إلهاجم في التعلق بي ، والانكباب على ، وإعراضي عنهم ، وعن الالتفات إلى قوله ، (١) .

ولكن هل هذا صحيح؟

فهل هو معرض عن الخلفاء وغير ملتفت إلى قولهم، ومتبع لاً مرهم،  
وخدم لاً شخاصهم، ومطيع ل مجرد إشاراتهم؟  
أظن يكفي لتعرف مدى صحة هذا، أن أكرر مقاله سابقًا في مقدمة  
الفضائح الباطنية:

• ولا زلت مدة مقامي بمدينة السلام ، متشوفا إلى أن أخذ مد  
المواقف القدسية ، فأقيم به رسم الخدمة ، فأجتنبنا يا أتعاطاه من الكلفة ،  
نمار القرية والزلفي »

« حتى خرجت الأُوامر الشريفة ، المقدسة المستظهرية ، بالإشارة إلى الخادم يتصنيف كتاب في الرد على الساطنة ». [١]

« فرأيت الامتنال حتما ، والمسارعة إلى الارتسام حزما » .

أظن يكفي في الرد عليه كلامه هذا !

١٣٤ - آراء أهل زمانه في عزلة

هذا ما كان من أثر للعزلة في نفس الغزالي.

أما الآخر الذي أحس به من يحيطون بالغزالى ، فها هو ذا يقعن علينا في منقذه ، مارأه أهل زمانه في عزّلته ، فيخبرنا بأنّ أمّة أهل العراق ، قد تناولوه « الغزالى » بالتجريح ، سواء تناولوه فعلاً ، أو اعتقاد أنّهم سيتناولونه ، لأنّهم لا يجوزون أن ينزل صاحب المنصب الأعلى في الدين ، وهو كرمي النظامية ، من هذا المستوى العالى ، إلى هذا المستوى الأدنى .

وهنا أيضاً يلعب العقل الباطن دوره.

فيحدثنا الغزالى قالا : « إن العراقيين ، ظنوا أن ما أنا فيه للتنصب (١) ، الأعلى في الدين ، ولكن كان ذلك مبلغهم من العلم » (٢) .

أما هو أي الغزال ، فيعلم أن هناك منصتاً أعلى من هذا هو منصب :

قائمه حركات کلها خبر و درشد (۳).

(رسول الله عليه رأس المائة لاحماد دينه) (٤)

(١) ولأمر ما، استعمل لفظة منصب (٢) متعدد من ٦٥

(٤) منفذ ص ٨٩ (٢) منفذ ص ٨٩

« منقذ س ٦٦ » (١)

٤) منفذ ص ١٩

١٣٦ — نُرَكَ التدربُسِنْ واعْتَزَالُ النَّاسِ أَمْرٌ سَماوِيٌّ

إن ماسبق هو رأى من قرب من الولاة، وقد رأوا **الـغـزالـي**، ورأوا **الـولـاـة** عن كتب، أما من بعد عن الغزالى وعن الولاة، ويرى ما تقدم فيقول :

« هذا أمر سماوى ، وليس له من سبب ، إلا أنه عين أصابت الإسلام ، وزمرة العلم <sup>(١)</sup> » .

وهنا يلعب العقل الباطن دورا هاما ، فيحكي لنا ما يريده **الـغـزالـي** أن ينشر عنه بين الناس ، وأن يعلن للملأ أجمع ، ولو على لسان العامة حينما يقول : « إنه ما اعتزل إلا لأمر سماوى نزل عليه ، فلا حيلة له فيه ولا اختيار » إذا : هو أصبح على ثقة بربه ، يأمر بأمره ، ويقول للناس ما يريده الله ، ولا يفعل إلا ما يأمره به الله .

إذاً هو شخص ليس ككل الناس بالنسبة إلى الله ، فهو مقرب إليه ، فأضحي من خاصته الذين يأمرهم ويحرّكهم ، والذين هم موطن لأمره وسره .

١٣٧ — هل صحيح أن الله سهل على قلبه الاعراض عن المال والولد؟  
بعد هذا نريد أن نعرف : هل صحيح أن الله سهل على قلبه الإعراض عن المال والولد؟ ... سنرى ١١

أما المال فقد فرق ما كان معه ، ولكنـه ادخر قدر **الـكـفـاف**  
وقوت **الـأـطـفال** ، ترخصا بأنـ مـالـ العـراـقـ وـقـفـ علىـ مـصـاحـ المـلـمـينـ

١) منفذ ص ٦٦ .

(١) « منفذ ص ٦٦ » (٢) « إحياء م ٢٤ »

فلا يوجد مال أصلح منه للإتفاق على العيال <sup>(١)</sup> .  
ولكن هل معنى الإعراض عن المال عند الصوفى ، هو أن يدخل جزءاً  
منه لقوت الأطفال ، حتى ولو **كـفـافـا** ؟  
أدع الغزالى يجيب على هذا في إحياءاته ، شارحا الفكرة الصوفية ، عنده  
الكلام على توكل للمعبد في الجزء الرابع ، إذ قال :

« والتحقيق أنه لا فرق بين توكل للمعبد وبين عياله ، فإنه إن ساعد العيال  
على الصبر على الجوع مرة ، وعلى الاعتداد بالموت ، والصبر على الجوع ، رزقا  
وغنية ، فله أن يتوكّل في حقهم .

فإن كان لا يطيق ذلك ، ويضطرب عليه قلبه ، وتتشوش عليه عبادته ،  
لم يجز له التوكل .

ولذلك :

روى أن أبي تراب التخسيبي ؛ نظر إلى صوف مـدـيـدـهـ إلىـ قـشـ بـطـيـخـ ،  
لـيـأـكـلـهـ بـعـدـ ثـلـاثـةـ أـيـامـ ، قـالـ لـهـ : « لا يـصـلـحـ لـكـ التـصـوـفـ ، إـلـزـمـ السـوقـ <sup>(٢)</sup> ».  
إذاً : هو عندما ادخر المال **كـفـافـا** لعياله ، لم يعرض عنه ، أى أن الله لم  
يسهل على قلبه الإعراض عن الأولاد ، كما لم يسهل على نفسه الإعراض عن المال  
الذى يبقى عليهم ، فلا يستقبلون الموت رزقاً وغنية .  
بعد هذا التدليل والاستشهاد ، هل قول الغزالى :

إن الله سهل على قلبه الإعراض عن المال والولد صحيح ومطابق الواقع؟

أو افترض — كعادته — أن الله سهل عليه ذلك ؟  
ولكن : لماذا فرض الغزالى هذا الفرض ؟ ؟  
نعم ، لأنه لا بد من هذا الفرض ، حتى يقوم بالراسيم الصوفية ، « ولو افترضا »  
ويؤدى الشرائط المقررة ، فيجوز الامتحان ، ويصبح صوفيا . أو على الأقل ،  
حتى يفهم عنه الناس ، والصوفيون ، أنه سار في الطريق الذى رمته ، ونفذ  
الشروط التى حتموها .

### ١٣٨ — الغزالى يشرح الخلوة والعزلة الصوفية الصحيحة .

بعد ذلك يأخذ الغزالى في شرح العزلة والخلوة الصوفية الصحيحة قائلاً :  
« إن أول الشرط الذى يجب أن يسير عليها البادىء في هذا الطريق  
هي : أولاً : « تطهير القلب بالكلية عما سوى الله » ، وهذا أول شروطها .  
ثانياً : « استغراق القلب بالكلية بذكر الله » وهذا مفتاحها ، الجارى  
منها مجرى التحرير من الصلاة .  
ثالثاً : « الفناء بالكلية في الله » وهذا آخرها (١) .  
ويقول في إحياءه (٢) شارحا هذه العزلة وتلك الخلوة :  
« إن ذلك يكون باقطاع علائق الدنيا بالكلية ، وتفريح القلب منها ،  
وبقطع المهمة عن الأهل ، وللمال ، والولد ، والوطن ، وعن العلم والولاية والجاه ،

(١) « منقد من ٦٨ » (٢) « منقد من ٦٦ »

جل يصير الشخص في حالة يستوى فيها وجود كل شيء وعدمه ، ثم يخلو بنفسه في زاوية ، مع الاقتصار على الغرائب والروابط ، ويجلس فارغ القلب ، مجتمع المم ، لا يشغل فكره بقراءة قرآن ، أو تأمل في تفسير ، أو كتابة حديث ، أو نحو ذلك ، بل يجتهد ألا يخطر بباله شيء ، سوى الله تعالى ، فلا يزال بعد جلوسه في الخلوة ، قائلًا بلسانه : الله .. الله .. الله . على الدوام ، مع حضور القلب ، حتى ينتهى إلى حالة يترك تحريرك لسانه ، ويرى كأن الكلمة جارية على لسانه ، إلى أن تمحى من القلب صورة اللفظ ، وحروفه وهيئته ، ويبيق معناها مجردًا في قلبه ، حاضرا فيه لازمامه ، لا يفارقه (١) » .

### ١٣٩ — هل عزز الغزالى صوفية حقاً ؟

فهل بعد هذا الشرح للعزلة الصوفية الحقة ، التي حكها الغزالى في المنقد ، يوفى الإحياء كما تقدم ، كانت عزلة الغزالى إذاً ، مستجدة لهذه الشرائط ، وتلك الأوسمى ؟

يترك الغزالى بغداد ، ومعه عياله ، فيدخل الشام ، ويقيم بها نحو من سنتين ، ويقول : إنه ما كان له شغل إلا العزلة والرياضة والمجاهدة ، تزكية للنفس ، ونهذيبا للأخلاق ، وتصفية للقلب (١) .

ولكن هل اعتزل لأنه أحس هذا بقلبه ؟ وشعر بذلك بروح من عنده ؟  
أو اعتزل لأن هذه العزلة ضرورية ، كما كان حصله من علم الصوفية ؟  
كما يقول هو نفسه في المنقد (١) .

(١) « منقد من ٦٦ » (٢) « منقد من ٦٦ »

٤٠ — بين منارة دمشق وصخرة بيت المقدس

نعم : إننا نزاه ، يصعد منارة دمشق طول النهار ، ويغلق بابها على نفسه .  
نزاه : يدخل صخرة بيت المقدس كل يوم ، ويغلق بابها على نفسه أيضاً (١) .

وزراه أيضاً : يعقد حلقات الوعظ - كما يقول الإتحاف - ويحدث بلسان الصوفية ، ويكتب الإحياء .

ونرى : داعية الحج ، والاستمداد من بركات مكة والمدينة ، تتحرك فيه ، فيسيراً إلى الحجاز (٢) .

ونرى : المهم ، ودعوات الأطفال إلى الوطن تجذبها ، فيعوده ، تحت ضغط هذا الجذب ، وتلك الدعوة (٣) .

ونرى : أن حوادث الزمان ، ومهام العيال ، وضرورات للعيش ، تغير فيه وجه المراد ، وتشوش عليه صفو الخلوة (٤) .

ونرى : أنه ما كان يصفو له الحال ، إلا في أوقات متفرقة (٥) .

ونرى : أنه مع ذلك كله ، ما كان يقطع طمعه فيها ، « الخلوة » ولهذا فلا يلبث إلا أن يعود إليها ، ثم تدفعه العوائق عنها ، ولكنها يعود إليها ثانية (٦) .

هذه خلوته ، وتلك عزلته ، التي دامت عشر سنوات أو تزيد (٧) .

(١) « منفذ من ٦٦ »

(٢) « منفذ من ٦٧ »

(٣) « منفذ من ٦٧ »

(٤) « منفذ من ٦٧ »

(٥) « منفذ من ٦٧ »

نعم ، تملك خلوة الفرزالي النظرية ، التي شرحاً في إحيائه ومنقذه ، وهذه خلوته العملية ، التي حكاكها واعترف بها في منقذه .

نعم ، سبق أن رأيت الشروط التي يجب توافرها في خلوة الضوف ، كما حدثنا بها الفرزالي .

وإها أنت ذا قد رأيت مدى تنفيذ الفرزالي لهذه الشروط ، كما حدثنا هو نفسه .

فهل كانت عزلة الفرزالي العملية متفقة تماماً مع خلوته العلمية ، فتصبح خلوة حقيقة إذاً ، أو هي مختلفة ومتناقضه ، فتصبح خلوة صورية؟؟

نعم ، رأيت سابقاً : أن إعراضه عن المال لم يكن موجوداً طبيلاً للعزلة ، إذ أبقى معه قدر الكفايف وقوت الأطفال ، وما توكل في حقهم ، فما جعلهم يستقبلون الموت رزقاً وغنىمة (٨) .

وكذلك : إعراضه عن الأولاد لم يكن موجوداً ، حيث صحبهم معه ، وحيث كان يسره على راحتهم (٩) .

ورأيت أيضاً : أنه كان يكتب الإحياء . وأنه كان يعقد حلقات الوعظ (١٠) .

وأنه كان يعظ بلسان أهل الحقيقة والتصوفة (١١) مع أن من شروط الخلوة الصحيحة ، كما سبق أن قال هو نفسه : « الاقطاع التام ، حتى عن

لماذا يذكر الحجّ وهو في آخر عزّلته ، وعندما تحرّك فيه داعية الرجوع  
إلى بلده العراق ، فحسب ؟  
نعم !! لأنّه كما يقول :

جذبته الهم ، ودعوات الأطفال إلى الوطن فما وده .  
نعم ! هو يريد العودة إلى الوطن ، ولكنّه خرج من بغداد ، تحت ستار  
الذهاب إلى مكة ، فكيف يعود إليها وهو لم يحج بعد ؟  
إذاً : فلتذهب الرحال إلى مكة . وليتوجه نحو قبر الرسول ، ولو كان ذلك  
اضطراراً لا اختياراً .

١٤٣ - إحساس الغزالى باعترافه الناس عليه  
ومن صدق الصراحة ، أن يحس الغزالى باعتراف الناس عليه ، وكأنّهم  
يقولون له :

أينت العزة والخلوة ؟ وأين النساء في أفق ؟ ! إذا كانت تعاودك هذه الرغبات ،  
بين كل حين وحين ، إلى حكيتها واعترفت بها ، سبا بعد رجوعك من الشام ؟  
فيقول لهم :

لاتفترضوا ، فإني آثرت العزة أيضاً ، بعد رجوعي من الشام  
حرصاً على الخلوة ، وتصفية القلب بالذكر (١) .

نعم !! ألا يمكن أن يقول له :  
لنفرض : أننا آمنا بما كتب ، وبما أجبت ، وبما طلبت مما أنثؤمن به .  
ولكن خلوتك التي تتخللها هذه الرغبات ، وهذه الأعمال ، لا يمكن أن

(١) « منقذ . ص ٦٧ » .

قراءة القرآن ; والتأمل في التفسير والحديث ، والسكنية ونحو ذلك » .  
ولنفرض ، أن خلوة الغزالى بدمشق وبيت المقدس ، كانت صوفية  
حقة .

فهل معنى ذلك ، أنه يصبح متوجهاً بكلّيّة إلى الله ، ممنانياً في حب الله ،  
مستغرقاً قلبه بما يذكر الله حين الخلوة ، وبعد الخلوة ، كما قال هو ، ويظل  
ذلك طول حياته ، حتى يلقى ربه ! ؟  
أو بمجرد انتهاء الخلوة ، يرجع فرداً عادياً ككل الأفراد ، ثم تحرّك  
في دواع ، وتحذبه الهم ، ويحب الأولاد ، والمال ، ويحن إلى الوطن ، ويعود  
إلى معترك الحياة ، ومخالطة الصحابة ، ويشعر بالخوف من السلطان ؟ ! ! !  
تقول هذا ، لأننا نراه ، كما تقدم ، يحب المال والأولاد ، ويعين إلى الوطن  
ويخشى السلطان ، حين الخلوة وبعدها .

١٤٢ - لماذا يذكر الحجّ الآخر ؟  
ومن الغريب ؟ أننا نراه ، وقد تحرّك في داعية فريضة الحج وزيارة  
الرسول في آخر عزّلته .

وهنا ملاحظة نهوض بها .  
لماذا يذكر الحج الآن ، وهو طول حياته مستطيع إلى ذلك سبيلاً ؟ (١) .  
لماذا يذكر الآن ممداً عليه السلام وقبره ، مع أنه لم ينس إبراهيم  
خليله ؟

(١) ويستدل على هذه الاستطاعة ، بأنه فرق ما كان زائداً عن حاجته من المال ، وأبقى ما  
يسكّن الأولاد ، إذاً هدا الزائد كان لازماً عليه أن يحج به ، لأنه يحبه حيث لا يستطيعاً .

تكون خلوة صوفية صحيحة ، مستوفية الشروط مكتملة ، الأركان التي حكبتها  
أنت لنا .

وبعبارة أدق : هي غير موصولة إلى الله ، بل ولا تدخل صاحبها في زمرة  
للقرىين ، فضلاً عن أنه لا يمكن أن يكون في عداد للتتصوفين .  
وكان في به يريد أن يؤكّد رأينا هذا ، حين يعتذر عن ذلك بقوله :  
إن حوادث الزمان ، ومهات العيال ، وضرورات المعاش ، كانت تغير في وجه  
المراد ، وتشوش على صفو الخلوة (١) .

نعم ١١

إن معنى هذا أن الغزالى ، يريد أن يقول لنا : إنه لم يختل خلوة صحيحة !!  
وعزلة صافية صادقة !!

يريد أن يقول لنا : إن الحال ما كان يصفو له ، إلا في أوقات متفرقة !!  
وهل كان يقنع بهذه الخلوة ، وتسكفيه فوصلته إلى الله فعلاً ؟  
يقول :

«ولكى لم أقطع طمع فيها ، إذ كلما دفعتى العوائق عنها ، عدت  
إليها» .

ومتى يقطع الغزالى الطمع فيها ، ويكتفى بها ، ولا يعود لطلبها ??  
إن هذا جوابه عند ربى ١١

(١) منفذ من ٦٢ :

١٤٤ — هل أصبح الغزالى صوفياً ؟  
وأخيراً . وبعد كل ما تقدم أريد أن أسأل سؤالاً صريحاً ، وأرجو أن أوفق  
بالإجابة عليه بصرامة أيضاً ، وهو :  
هل أصبح الغزالى بهذه العزلة صوفياً حقاً ؟  
بصريح الغزالى :

بأنه في عزلته : كان حريضاً على اللال فاستيقاه ، وكان متعلماً بالأولاد  
فصح بهم ، وكان قادماً بالدرس ، وعقد حلقات الصوفية ، وبالتحديث بلسانهم ،  
ناشرًا تقاليدهم ، مسجلًا أبحاثهم ، شارحاً آراءهم ، متوجاً كل ذلك ، بكتابه  
«إحياء إخلاله» ١١ .

وكان مؤدياً فريضة الحج ، زائراً قبر الرسول كما زار الخليل عليه السلام ،  
وكانت تجذبه نفسه ، ودعوات أطفاله نحو الوطن .  
وكانت حوادث الزمان ، ومهات العيال ، وضرورات المعاش تملأ قلبه ،  
ونملأ حواسه .

يخبرنا الغزالى بأن كل هذا :  
كان يغير فيه وجه المراد ، ويشوش عليه صفو الخلوة ١١  
نعم : بعد أن قدمنا بين يديك كل هذا ، أعتقد أنه من السهل الإجابة  
على السؤال السابق ، مع التفكير في الإجابة على سؤال جديد وهو :  
هل عزلة كهذه يمكن أن يتخرج فيها صوفي ؟

وهل هذه عزلة تتوفر فيها الشرائط التي رسمها الصوفيون، كما شرح ذلك الغزال نفسه؟

## ٢ - مازا بعد الخلوة والعزلة؟

هل انخرط في سلك الصوفية المرغوب فيه؟  
أو أربموع إلى التعليم المرغوب عنه؟

### ٤٥ - مازا فرج الغزالى من عزلته؟

رجع الغزالى من الشام، وظل بظوس مسقط رأسه، مفضلًا الخلوة والاعتزال، وفي آخر أيام عزلته التي دامت عشر سنوات أوزيد، أحسن شيئاً جديداً، حدثنا به في المنفذ قائلاً:

إنليس لأن قدم الداء، ومرض الأطباء، وأشرف الخلق على الملائكة، وأحسن فتور الخلق، وضيق إيمانهم<sup>(١)</sup>.

ورأى أيضًا: «من خاض منهم في علم الفلسفة، أو انتسب إلى الباطنية، أو وسم بالعلم بين الناس، أو عرف شيئاً من التصوف»<sup>(٢)</sup>.

نعم رأى الغزالى:

أن جميع هؤلاء يوردون شبهًا، وإن تهافتت أجزاؤها، ويعرضون أسباباً، وإن وفت حلقاتها، تدعوا إلى طرح الدين، وبمحابة تعايم الرسول الأمين.

(١) «منفذ من ٨٤ و ٨٥».

نعم، قد يمكن أن تسمى عزلة وخلوة!!  
نعم، وقد يمكن أن تفترض أنها خلوة، وعزلة كذلك.

ولكن: هل هذه العزلة الغزالية العملية، تطبق تماماً على العزلة الغزالية النظرية، التي حكماها وشرحها هو نفسه في الإحياء؟

ولكن: هل صاحب هذه العزلة الصورية، ورجل تلك الخلوة الافتراضية، يمكن أن يعتبر صوفيا حقاً، أو يجب أن يعتبر صوفيا صورة، وافتراضاً فحسب!!

أعتقد أنه من السهل الواضح الإجابة على هذين السؤالين، بعد الذي قدمنا..

التعلبيين، فبد الأوهام والضلالات، ودورس في النظامية، فأثبتت رأى الشرع  
وقوى حججة الدين؟<sup>١</sup>

هل حالم الآن ليس كحالم، عندما تركمه مؤمناً أن التدريس غير نافع  
وغير مهم، وأن العلوم التي يقوم بتدريسيها غير مهمة وغير نافعة؟  
إي وربى! إن الحال هو الحال، والناس هم الناس، والعلم هو العلم،  
ومواد التعليم بيغداد؛ هي عين مواد التعليم سنابور، سيما أنه إذا عاد إلى  
سنابور؛ فسيجد لها منهجاً معيناً، ونظاماً موضوعاً، لا يملك المدرسون  
تفسيره، ولا يقدر الأساتذة على تبديله، فهي علوم شرعية، وما يدور حولها  
من السانيات والكلاميات، اللهيم إلا بعض الحرية للأستاذ، وقليلًا من  
حسن التصرف من المدرس.

هذا - أولاً - حيث عم الداء.

ب - ومرصده الأطباء

أما - ثانياً - فقد مرض الأطباء.

نعم، الغزال يريد أن يفهمنا: أن علماء العقول قد ضعفت، وأطباء  
الأرواح قد مرضت.

ولكن أليس هو نفسه واحداً من هؤلاء؟  
فهل هو ضعيف ومریض؟!

يجيبنا على هذا السؤال قائلاً: إنه طبيب قوي، الرغبة بلاه، والمقدرة  
تنفجر منه، وفضح هؤلاء الذين ينشرون الشبهات، ويتعلقون بالأوهام، أيسر  
عنه من شربة ماء.

وليس أيضاً: «أن نفسه مليئة بالرغبة للقدرة، لاحض الرأى المخاطل،  
سوالنظر غير المستقيم، حتى أن فضح هؤلاء عنده أيسر من شربة ماء»<sup>(١)</sup>.  
 فهو العالم بكل فن، السابع في كل نهر، حيث خاض بحار الفلسفة،  
والباطنيين، والملائكة، والصوفية.

نعم، أحس أيضاً: بأن فضح هؤلاء «مادام قادرًا على ذلك متدين عليه  
ومختوم لديه»<sup>(٢)</sup>.

هذه هي الأسباب التي دفعت الغزال إلى الخروج من عزلته، وهذا نحن  
أولاً سنتناولها بالفقد والتحليل:

١٤٦ - صدى صرف إمامي الغزالى بأسباب عزلته

١ - نعم فقد عم المراء  
أما أنه قد عم الداء وأشرف الخلق على الملائكة  
فلماذا؟

هل حدثت حادثة قوية تشعر بالفرق بين حال العامة الآن، وبين  
حالهم قبلًا؟

هل فتور دينهم، وضعف إيمانهم، الذي يرجع إلى خوضهم في الفلسفة،  
وتشبههم بأوهامها، وبالتصوف وتعلقهم بمحناته، وبالعلم وتشدقهم بشجاعته،  
وبإلام ومحضاته، لم يكن موجودًا قبلًا؟

هل حالم الآن ليس كحالم سابقًا، عندما ناضل الفلسفة، وخاص

(١) (منفرد ٨٧ - ٨٨). (٢) «منفرد ٨٨».

١ - « لعجزه عن إظهار الحق بالحججة <sup>(١)</sup> » .

كيف هذا ، مع أنه قوى وقدر ؟ ففضحهم <sup>(٢)</sup> — بالحججة طبعاً — عنده أيسر من شربة ماء <sup>(٣)</sup> .

٢ - ولأنه يشعر بأنه « إن يمكنه أن يستقل بكشف هذه الغمة ، ومصادمة هذه الظلمة ، والزمان زمان الفترة ، والدور دور الباطل <sup>(٤)</sup> » .

إذاً : هو يشعر بضعفه ، وبعدم قدرته على الاستقلال بمجاهدة هؤلاء الضالين .

إذاً : هو ليس بقادر على فضحهم مادام غير قادر على مجاهاتهم ومحاججتهم .

٣ - « ولأنه سيعادي أهل الزمان بأجمعهم ، إذا اشتغل بدعاوة الخلق عن طريقهم إلى الحق ، وإن يمكنه أن يقاومهم ، فكيف يعيشهم ؟ » <sup>(٥)</sup> .

إذاً : هو يخالف الناس ، ويخالف مقاومتهم ، ويعمل على عدم عدائهم ، لأنه يعيشهم ، ولا بد أن يسلامهم .

وهنا يجب عليه أن يسكت على امتحان الدين ، ودوس حرمات الإسلام !!

نعم : لأنه يريد أن يعيش ، ويعيش في سلام ، وأمان واطمئنان ، أما اقتدائهم بالرسلين <sup>١</sup> وبالنبي <sup>١</sup> وبالآيات القرآنية التي رددتها بعد أسطر ! وفي نفس

الصفحة <sup>١</sup> مثل :

(١) « منقذ من ٨٨ » .

(٢) ترددت الكلمة فضح كثيراً ، ولكن حرصت عليها لأنها لفظة الفزالي ولو أنه عبر عنها بالإفحاح .

(٣) منقذ من ٨٧ .

(٤) منقذ من ٨٨ .

(٥) « منقذ من ٨٨ » .

نعم ؟ إنه يريد أن يفهمنا : أن هناك مريضاً ، بل مرضى كثيرين ، وفي

خطر ، ومشرين على الهلاك !!

بل هناك وباء ، قد عم الناس أجمعين !!

نعم ، وهناك أيضاً أطباء ، ولكنهم مرضى ، وكيف يداوى المريض السليم <sup>١</sup> ؟

ويريد أن يفهمنا أيضاً : أن هناك طيباً ، يعرف سر جميع الأمراض ، إذ زاولها وخبرها جميراً ، وهذا الطبيب ، قوى وقدر على أن ينفع الشفاء ، لكنه خبرته ، وطول تجاربه ومرانه .

إذاً : من هم المشرفون على الهلاك ؟

هم الناس جميماً <sup>١١</sup>

ومن هم الأطباء المرضى ؟

هم الموسوون بالعلم ، والفلسفة ، وبعض الصوفية !!

ومن هو الطبيب الراغب ، القوى القادر ؟

هو حجة الدين ، وإمام المسلمين ، أبو حامد الغزالى !!

نعم ، هذا هو ما يريد أن يفهمنا إياه .

١٤٧ - العقل الباطن يعلم ما يفتقى واستتر

إذاً : فالواجب على الغزالى ، أن يقوم بنوره ، لينفع الناس طبه ، بولينتشلهم من الهلاك .

ولكنه يترخص ، ويظل معتزاً الناس ، لماذا ؟

«ولقد كذبت رسول من قبلك ، فصبروا على ما كذبوا . . . . .  
وغير ذلك من الآيات» .

فلا يهم ، وليسكت الغزالى ، ولابيق على عزلته ١١

٤٨— مقدمات محكمة لنتيج ما ي يريد الغزالى  
يخلص الغزالى بعد أن حاك ما تقدم إلى قوله :  
إني أرى : أن ذلك لا يتم إلا بزمان مساعد ، وسلطان متدين قاهر<sup>(١)</sup> .  
نعم ، لأن هذه النتيجة التي انتهى إليها ، هي ماستكون مقدمة ، ليرسل  
على أثرها نتيجة أخرى ، فيقول :

ولكن ، قدر الله داعية سلطان الوقت من نفسه — لا بتحريك من  
خارج — فأمر إلزام بالنهوض إلى نيسابور لتدرك هذه الفترة ، وبلغ الإلزام  
حدا كاد ينتهي — لو أصررت على الخلاف — إلى حد الوحشة<sup>(٢)</sup> .

٤٩— العقل الباطن يعلم ما يفتقى صرفة أخرى  
ولكن : لماذا حرص الغزالى على أن يفهمنا أن ذلك ، كان بداع من نفس  
السلطان ، لا بإشارة من خارج ؟

فهل سمع أن أحدا من بهم أمره ، أو من يخلصون له النصح ، ويصدقون له  
القول من بطانة الإمام ، وأشار عليه بذلك بناء على تلميح من الغزالى ، فاضطر  
أن يتفق هذا !

قد يكون ١١

ولكن لماذا حرص أيضا على أن يفهمنا ، أن الأمم أمره أمر إلزام ،  
لدرجة أنه لوم يقبل أمره ، لحصلت القطعية بينهما ؟  
لماذا قال هذا ؟ !

هل كانت نفسه توسم إليه بالبقاء في العزلة ، مع أنه تهى قطعها ، ولم يمنعه  
إلا عدم وجود السلطان بجواره . يسنه وقويه<sup>(٣)</sup> .  
وأيضا قد يكون ١١

١٥٠ — إغضاب الله والناس ، ولا إغضاب السلطان !

ولكن : لماذا أغضب الغزالى الله هناك ، فلم يأمر بالمعروف ، ولم ينه عن  
النكر ، بل يتعرض في الاعتراض ؟  
ولكن : لماذا يخاف عداوة الناس ، ومضائقهم له في معاشه ، ويترخص في  
الاعتراض أيضا هناك ؟ ؟  
 بينما لا يتعرض هنا في الاعتراض أيضا أمام أمر السلطان ، فلا يسمع قوله ،  
ولا يلبي دعوته ١١

قد يمكن أن يعتذر عنه : بأن سبب الترخص قد كان بسبب خوفه على  
نفسه ؛ من أن يضيق في معاشه ، وحرسه على صلاته بالناس ، ولكن : لما  
أدى السلطان فبدل من ضعفه قوة ، وغيره من خوفه جرأة ، وجب عليه  
العمل حينئذ .

نعم : هي معاذير يعتقد الغزالى أن حلقاتها محكمة ، وقدماتها متسللة ١١

(١) « منتدى س ٨٨ ». (٢) « منتدى س ٨٨ » .

ماهذا ؟ !

ألم يحفظ الغزال القرآن قبل أمر الإمام له ؟ !  
ألم يحفظ الآيات السابقة ؟ عندما سكت عن الأمر بالمعروف . والنوى عن  
اللشون ، خوفاً من عداوة الناس ، ومضائقهم له في ما شاء ؟ !

ألم يعرف ؟ أنه لا ينبغي له أن يكون الباعث على عزلته وسكته ،  
الراحة والكلسل ؟ !

نعم : الغزال يعرف كل ذلك ، وهو واع لشكل هذا ، عارف لما يقول ،  
من ينقط لما يكتب .

ولكنه اعزز وابتعد ، فأراد أن يشرع العزلة والخلوة ، فبأبيك بالأدلة ،  
ويجمع لك البراهين ، ويحشد لك كل ما يستطيع ، تدليلاً على صحة ما فعل .  
ولكن السلطان يأمره بعدم العزلة ، وبالنهوض إلى نيسبور ، فأراد أن  
يسرع العمل ، والتدرис والتضال ، فبأبيك بالأدلة ، ويجمع لك البراهين ،  
ويحشد لديك كل ما يستطيع ، تدليلاً على صحة ما سيفعل أيضاً !

نعم : يريد أن يجعلك تؤمن أن مافعله كان حق ، وأن الحق هو كل  
ما يفعل !

فالحق لديه حق ، لا لأنه حق في ذاته ، ولكن لأنه ما يريد !!

١٥٢ - نتساءل في النهاية كم بين فضوج الغزال من بعده وترك التدريس ،  
ويبين دخوله نيسبور وعودته إلى التدريس

وأيضاً : توجد ملاحظة هامة ودقيقة على أسلوب الغزال الفكري عندما

١٥١ - العقل الباطل يعلن ما استر مرة ثالثة . أو الغزال يعظ نفسه  
نعم . يرد الغزال على هذا ، وكأنه قد أحاس باعتراض الناس عليه قائلاً :  
إن سبب الرخصة في الاعزل قد ضعف « أى لم يبطل » إذاً : ففي إمكانه  
أن يستمر على العزلة .

هذا ما يريد أن يفهمنا إياه ، لأنه يريد أن يقول لنا كلاماً بعد ذلك ،  
ولأنه يريد أن يجرد من نفسه غزاليا آخر يعظه قائلاً له :

« لا ينبغي أن يكون ياعنك على ملازمة العزلة ، الكلسل والاستراحة ،  
وطلب عز النفس وصونها عن أذى الخلق !

ألم تسمع قول الله تعالى ؟  
بسم الله الرحمن الرحيم ، ألم ، أحسب الناس أن يترکوا أن يقولوا آمنا  
وهم لا يفتنون . ولقد فتنا الذين من قبلهم ، فليعلمون الله الذين صدقوا ،  
وليعلمون الكاذبين .

ألم تسمع قول الله لرسوله وهو أعز خلقه ؟  
ولقد كذبت رسلي من قبلك ، فصبروا على ما كذبوا ، وأوذوا ، حتى أتاهم  
نصرنا ، ولا مبدل لكلمات الله ، ولقد جاءكم من نبأ للرسلين .

ألم تسمع قول الله جل جلاله ؟  
بسم الله الرحمن الرحيم ، يس و القرآن الحكيم ، إلى قوله إنما تنذر من  
اتبع الذكر » (٤٠) .

(٤٠) « منفذ من ٨٨ و ٨٩ » .

إلى مسابق من تقدّمات ، لنتهم علينا أن نعتقد : أن الغزالى كان في كل ما يصدره ، إنما يرسله من عقلية واحدة ، وتفكير واحد ، ومنطق واحد ، ولغاية واحدة ، ويسير نحو هدف لم يتبدل .

اللهم : إِلَّا تَغَيِّرْ خَضْلِيلٌ ، وَتَبَيَّنَ أَضَالٌ ، أَرَادَ أَنْ يُرْجِعَهُ الْفَزَالِيُّ إِلَى الْعُمَرِ  
الْزَمْنِيُّ ، وَإِلَى الْمَلَابِسَاتِ الَّتِي لَا بَسْتَ عَزْلَتْهُ وَعُودَتْهُ ، ثُمَّ الْمَدَةُ الَّتِي فَصَلَتْ بَيْنَ  
الْحَرَكَتَيْنِ ؟ حَرَكَةُ الْخَرْوَجِ مِنْ بَغْدَادِ وَنَزْكِ التَّدْرِيسِ ، وَحَرَكَةُ الدُّخُولِ إِلَى  
نِيَسَابُورِ وَمَعاوِدَةِ النَّعْلَمِ ، حِيثُ أَنَّهَا تَزِيدُ عَلَى عَشَرِ سَنِينَ عَدَدًا .

ولهذا التشابه الأكيد، والتماثل الأكيد بين الحركتين، ألا يمكننا أن نقول؟

إِنَّ الْخُلُوَّةَ وَالْعَزْلَةَ، لَمْ تَنْدِغُ الْفَرَّارَ شَيْئًا مَا، لَافِ رُوحِهِ وَتَفْكِيرِهِ، وَلَا فِي  
وَسَائِلِهِ وَغَایَاتِهِ، وَلَا فِي عِلْمِهِ وَبَقِيَّتِهِ، وَلَا فِي شَكِّهِ وَاطْمَئْنَانِهِ.

أو بعبارة أدق : كانت خلوته وعزّلته كاً تقدّم ، او تراضية فحسب .

نعم : هو ترك التدريس حقاً ، فر من بغداد بلازاع ، اعتزل بالشام حقيقة ،  
احتلى بصحبة بيت المقدس ، وأغلق على نفسه مشارف دمشق بكل تأكيد .

ولـكـن : كان ذلـكـ كـلهـ عمـلاـ مـادـياـ محـضـاـ ، لمـ يـشـعـ منـ روـحـهـ ، وـلـمـ يـبـثـقـ منـ قـلـبهـ ، وـلـمـ يـدـفـعـ إـلـيـهـ بـوـحـيـ منـ ضـمـيرـهـ ، وـإـلـهـامـ منـ نـفـسـهـ .

ولهذا : فالدافع للحركة الأولى ، هو الدافع للحركة الثانية ، أو كما يقولون :  
ما أشنه اللصلة بالسارة !

خرج من بغداد ، وترك التدريس ، وعلى أسلوبه عند ما رجع إلى نيسابور ،  
وعاد إلى التدريس .

فإننا لو نظرنا إلى للأضو القريب ، ففحصنا أسلوب الغزالي الفكري والنفسي ، بل واللقطي أيضا ، لوجدهناه واحداً ، عندما ترك بغداد ، ناضلا يده من التدريس ، وعندما عاد إلى نيسابور ، مقبلا على الدرس والتعليم .

فهناك : في بغداد ، يبدأ بمحنة أحواله وأعماله ، فيجد أن نفسه على شفا جرف هار ، فيفرق في المكابر للخروج من هذه الشكوك ، ويظل مدة من الزمان ، يقدم رجلاً ويؤخر أخرى ، وأخيراً يصبح العزم « فيلحاً إلى الله الذي يسهل عليه الخروج من بغداد » .

فيترك التدريس جانحاً إلى العزفه والفرار !!

وهنا : في العزلة ، يبدأ عصره **فترة** نفسه ، وخلوته واعتزاله ، فيجد أن نفسه أيضا على شفا جرف هار ، فيغرق في **الفترة** **كبير** مدة من الزمان ، ليخرج من هذه الخبرة ، وتالك **الشكوك** ، فيقدم رجلا نحو الخروج من هذه العزلة ، ويؤخر أخرى ، فلا يترکها حتى يأمره الإمام ، وأخيراً « يلجم إلى الله الذي يسر عليه الحركة إلى نيسابور » وترك الخلوة ، والعودة إلى التدريس والنضال .

نعم ؛ هناك في بعده ، نرى أن أسلوبه **التفكير** ، وحياته النفسية ، وما يدور بخلده من معانٍ وجحج ، وما يتجلج في ضميره من **شكوك** وهواجس ، بل ما يلفظ به من أقوال ، وبما يقوم به من أعمال .

نرى ذلك ؛ هو نفس الأـلوب الذى قام به هنا في الخلوة ، ولو ضممناهـذا



الحر ، لادين الرؤيا والأحلام ، والمنامات والأوهام ، أو على الأقل ، كان يجب عليه أن يعرف هذا

١١

## باب النافع

### اعذاران

#### ١ - الاعتذار الأول ، وهو اعتذار غير مقبول

لنزاع في أنه توجد اعترافات للفزالي في المنفرد — كما رأيت — هي غير مطابقة الواقع ، والفزالي حينما اعترف بها كان متأنّاً كدأً أن اعترافه هنا غير صحيح .

#### ١٥٧ - اعترافات الفزالي صادقة من النافعية التقييمية ، ولكن طبيعتها

البشرية لم تكن من تحفتها !!

ولكن : هل يكفي أن يعذر له في أم اعترافاته ، وهو تركه التدريس ، ورجوعه إليه ، فيقال :

إن الفزالي عندما اعترف : بأن نيته من التدريس ، كسب الجاه والشهرة .  
وعندما اعترف بأن رغبته عند دهره من بغداد ، هي خلوته بالشام ،  
واعتزازه الأهل ، والمال ، والوطن .

أقول : عندما اعترف بذلك ، كانت في الواقع هذه النية ، وتلك الرغبة ، عن صدق في إحساسه ، وإخلاص في ضميره ، وبدافع من وحي شعوره ، وإلهام من قراره نفسه ، وكان فعلاً ، يريد أن يسير السيرة الصوفية الحقة ، من زهد في الدنيا ، وترك كل العلائق تركاً تاماً ، والانخلاع من مشاغل هذه الحياة ، انخلاعاً كاملاً كيماً .

#### ١٥٨ - باسم الله مجرها ومساها

وأخيراً : وفي ذى الثمودة سنة ٤٨٨ هـ ، تتحرك القافلة إلى الأماكن .

فباسم الله مجرها ومساها .

بسم الله مجرها من طوس ، وباسم الله مساحتها إلى نيسبور .

باسم الله مجرها من الخلوة والاعتزال ، وباسم الله مساحتها إلى التدريس والنضال .

• • •

#### ١٥٩ - الحج وللنافع

إلى هنا : انتهى قلم الفزالي من تأريخه حياته ، ومن إرسال اعترافاته ، كما أراد هو .

وإلى هنا : ينتهي تقدنا ، وتجويه تلك الاعترافات ، كما يريد المحقق ، والحق ، والتاريخ . مؤمنين بصدق كل كتبة كتبناها ، مخلصين في إرسال كل فكرة سجلناها ، متحملين كل المسئولية أمام الله ؛ وأمام التاريخ ، وأمام الفزالي نفسه ؛ عن كل نظرية أصدرناها ، معتقدين :

«أن الله أرانا الحق حقاً ، ورزقنا اتباعه ، وأرانا الباطل باطلًا ، ورزقنا اجتنابه (١)» .

(١) «منفذ ص ٩١»

أقول : عندما اعترف ، كان يريده فعلا كل ذلك ، ولكن ما الغزال إلا بشر ، بين جنبيه نفس — والنفس داعماً أمارة بالسوء — وبين ضلوعه قلب ، يمحن إلى الولد ، والأهل ، والمال ، والأصحاب ، والوطن ، فلم يمكنه أن ينخلع من بشريته ، كما لم يمكنه أن يعرض عن الدنيا بسلكيته ، وينتجه إلى الله ، بل ويفني فيه .

فرجم إلى ما كان ، وعاد إلى ما عزم على تركه رغم عنه ، سيما أنه كما صرخ : كانت نيتها من التدريس ببغداد ، كسب الجاه والشهرة ، أما نيتها من الدرس بنسيابور ، فهو الدعوة إلى العمل الذي به يترك الجاه والصيت . هذه نيتها أولاً ، وتلك نيتها ثانياً ، ولكن أمرىء مانوى .  
نعم : يمكن أن يقال هذا ، ويكتذر عنه بذلك .

ولكن : هل هذا العذر مقبول ؟  
سأرى :

هل عرف الغزال أنه لم يمكنه أن يصل إلى غاية الشوط الذي أراده ؟  
وأحس أنه عجز عن أن ينتهي إلى تلك الحالة التي ابتغها ؟ والتي عمل لأجلها ؟  
هل شعر الغزال بذلك العجز وأحسه وعرفه ؟

أولم يشعر بأنه عجز عن الوصول إلى ما أراد ، بل تأكد أنه قد وصل إلى ما طلب ، وانتهى إلى ما ابتغى ، مع إيمانه بذلك وتحققه من هذا ؟  
نعم : لأنزع في أنه : إنما أن يكون هذا ، أو ذاك .

١٥٨ - إمساس الغزال بعجزه عن الوصول إلى ما يريد ، ونقد ذلك  
فإذا كانت الحالة الأولى هي التي لابسته ، أى أنه أحس عجزه عن

الوصول إلى ما يريد رغم عنه ، فلماذا لم يصرح لنا بهذا ، سيما أنه قد عودنا بذلك قبلًا ، عندما ترك التدريس ببغداد ، معلنًا ضلاله ورياءه ، واعوجاج طريقه ؟  
لماذا لم يعلنه ، ويعرف به ، سيما أنه الآن يفضي لنا بدخلائل نفسه في للنقد ، وهو يعلم أن الاعتراف مطهرة ، وتنورة نصوح ، ومن مظاهر القوة والإيمان !  
بل لماذا صرخ قاثلا : « إنه وصل ورأى أوراً ، لا يمكن إحساسها ، ولا استقصاؤها » ما يدل على أنه انخرط في سلك للتصوفين ، وانغم في بحر الوالصين .

لكل هذا ، نضطر إلى أن نقول : إن الغزال لم يحس بهذا العجز ، ولم يلمس ذلك الإخفاق .

١٥٩ - إمساس الغزال بوصوله إلى ما يريد ، ونقد هذه النظرية  
أما وقد بقيةت الحالة الثانية ، وهي أن الغزال لم يشعر بذلك العجز ، ولا بهذا الإخفاق ، بل أحس أنه وصل إلى ما يريد ، وتأكد أنه انتهى إلى ما يطلب ، فما علينا إلا أن نتناول تلك الحالة بالدرس والتحليل .

نعم إن تصريحات الغزال واعترافاته ، توّكّد لنا خطأ ذلك الزعم ، وضلال هذا الرأى .

١ - إذ رأه : عندما تصدق نيتها ، وتصبح عزيزته على الخروج من بغداد ، والمربّ من الزيارة ، يقع في الزيارة عن عدم وقصد ، حينما يتظاهر بالخروج إلى الحجّ ، وهو يبطن في نفسه السفر إلى الشام ؟

ولو كان مقتنعاً بأن التدريس زيارة وتخليل ، ما كان يمكنه أن يترك الزيارة ليقع في الزيارة والتحليل عمداً و اختياراً .

٨ - وزراه : يعرف أنه ترخص في إغضاب الله ، فلم يأمر بالمعروف ،  
ولم ينه عن المنكر .

٩ - وزراه : يعرف أنه لم ينماجح عن الإسلام - مع أنه صرخ بأن ذلك  
متعين عليه ، ومحظوم لديه ، حيث لطبيب سواه - لأنه يريد أن يعيش في  
هدوء ، وسلام واطمئنان ، بدلاً من معاذة الناس ومقاؤتهم .

١٠ - وزراه : يعرف أيضاً ، أنه قام إلى الأسر بالمعروف ، والمناجحة عن  
الإسلام ، وإلى التدريس بنيسا بور ، لأن السلطان أمره إلزام وتحريم .

١١ - وأخيراً : فرى الغزالى يكتب ؛ وهو يفهم ما يكتب ، ويعرف ،  
وهو عارف بدقائق اعتراضاته ، ويقول ؛ وهو متيقظ لكلماته ، ويكتب بالعربية <sup>ـ</sup>  
وأسلوب جزل اللفظ مستقيم المعنى ، فلا يمكن أن يقال : إن اللفظ قد خانه ،  
أو أن التعبير قد جره إلى مala يريد ، أو أنه يحمل الفاظه مالا تحتمل وتطيق .

## ١٦٠ - استنباط دام

لكل هذا ، فنحن نعتقد بسبب هذه النقاط :  
أن الغزالى يعرف : أنه لم يصل إلى ما يريد .

وأنه يؤمن : بأن كل ما فعله كان غير موصل له .  
ويؤمن بأنه : لم يحسن هذا الوصول .

ويؤمن بأنه : غير صادق في هذه الاعترافات المرتبطة المختبرة .  
كما نعتقد نحن ، أنه اضطر إليها ، فساقها متناقصة متفاوتة . وبأنه أراد الدفاع  
عن قضية ، أركانها منها بارة متداعية ، ففرض صلابة هذه الأركان ، ثم فرض صحة  
هذه القضية ، ومن ثم ، أعلن للناس هذا الفرض ، وطلب منهم تصديقه والإيمان به .

٤ - وزراه : عندما يلزم على ترك الجاه ، وحياة التدريس ، يخاف عن  
تنبه ونقطة ، أن تألف نفسه الحياة الجديدة ، حياة المهدوء والراحة ، فلا تيسير  
له معاودة الدرس والتأليم .

٣ - وزراه : عندما يترك التدريس ، لأنه تضليل ونيل نافع وغير مهم ،  
يذيب عنه أخيه .

٤ - وزراه : عندما تفترض عليه أمة بغداد ، بأنه كيف يتم ترك أعلى  
منصب في الدين ، يقول لهم : إن ذلك مبلغكم من العلم ، فهناك :  
منصب أعلى وأهلي ، هناك مناصب وألقاب . هناك مصلح القرز ، ومحمد  
المائة ، ومبشوث الله .

٥ - وزراه : عندما يقول : إن شرط الخلوة ، الإعراض عن المال ،  
والولد ، والوطن ، وعدم الاشتغال بأى شيء ، حتى قراءة القرآن ؟ يصرح في  
نفس الصفحة ، بأنه أحب المال فاستبقاءه ، والأولاد فصحبهم ، والوطن فمن إليه ،  
والتأليف فكتتب إحياءه ، والدرس فعقد حلقات الوعظ والإرشاد .

٦ - وزراه : يعلم جد العلم « أن كل هذه العلاقة كانت تغير فيه وجه  
المراد ، وتشوش عليه صفو الخلوة » كما يتول هو نفسه .

أى أنه ، لم يكتنه أن يصل إلى ما يريد فعلاً ، وصولاً كاماً كيداً .

٧ - وزرى : « كما يصرح » أنه يعمل كل هذا : من هرب ، وخلوة ،  
واعتزال ، ليسير على النهج الصوفى ، « كما كان حصله تماماً من علومهم » كما  
قال هو نفسه ، لا كما أحسن ذلك يدافع من نفسه .

بعد هذا : أراني مضطراً لأن أقول :

إن هذه الاعترافات :

١ - ليست باعترافات رجل ، أراد هدفاً ، ولكنها أحسن العجز عن الوصول إليه ، فأعلن للناس هذا العجز ، وأبان لهم ما اكتسبه من عقبات .

٢ - وليس باعترافات رجل ، أراد هدفاً ، واعتقد أنه وصل إليه ، بينما لم يصل فعلاً .

٣ - ولكنها : اعترافات رجل ، أراد هدفاً ولم يصل إليه ، وعرف أنه لم يصل إليه فعلاً .

ومع هذا : فقد أراد أن يحمل الناس على التصديق بأنه وصل ، فساق الأدلة ، وأرسل الاعترافات ، من هنا ، ومن هناك ، متهافتة متزايدة ، متنافضة متعارضة ، لاتنتهي نتيجة ، ولا تُنْهَى حجة ، ولا تصح قضية .

## ب - الاعتذار الثاني: وهو اعتذار مقبول

ولكن : هل يمكن بالبحث والتنقيب ، والفرض والتأنويل ، أن نتعرّف على حذر نعتذر به للفزالي ؟

١٦١ - الفزالي صاحب الإسلام ، ورجل الدين ، لدى شلحة المسلمين فالفزالي : حجة الإسلام ، وإمام المسلمين ، ومؤلف الشريعة ، وكاتب الإحياء ، وعالم الأصول ، وعماد المتكلمين ، وهادم الفلسفة ، ومسفه الباطنيين ، وزعيم المتصوفين .

والفزالي : رجل الشريعة والحقيقة ، عالم الظاهر والباطن ، هو بين العامة محترم ، وبين الخاصة مجده ، تأليفه في كل منزل ، وعظاته وأوراده في كل بيت ، يلمح بها لسان كل مسلم ، فهو مقدس من مسلمي الكورة الأرضية بلا منازع .

١٦٢ - الفزالي فيلسوف الإسلام ، لدى المستشرقين  
هذا في العالم الإسلامي ، أما في العالم الأوروبي ، أو بعبارة أدق ، عالم المستشرقين ، فهو فيلسوف الإسلام الوحيد ، وهو رجل الفكر الحر ، في ظلمات العصور الوسطى ، وهو بطل الحرية الدينية أيضاً ، وهو الرابع في الإسلام ، بعد محمد عليه السلام ، وبعد البخاري والأشعري ؛ كما قال زوير «على ما أذكر ».  
ومن الغريب أن هذا الكتاب ، كتاب الفزالي « المنقد من الضلال » ، والموصى إلى ذي العزة والجلال » الذي أرسل فيه اعترافاته ، والذي به أربع حياته ، والذي فيه كشف للناس عن دخائل نفسه ، هذا الكتاب هو الذي رفعه

إلى مصاف كثيير من الفلاسفة الغربيين ، «أمثال سان جوستين ، وسان تومازو وبسكال ، وديكارت» حينما أذاعوا مذكراتهم واعتراضاتهم ، مثبتين فيها تاريخ حياتهم ، سلفرين بين سطورها عن النفس الإنسانية ، رسالة على طبيعتها ، لم يحججاً برأيه ، أو دجل ، ولم يسترها نفاق ، أو تضليل .

### ١٦٣ - اعتراف الغزالى : فورة وإعماله

والغزالى أيضاً : هو الذى كتب فيه الكتاب ، والذى ارتفع على أكتاف دراسته ، كثير من الباحث ، والعلماء ، من القرون الوسطى إلى الآن ، وكلهم محترم له ، بمجل لآرائه ، مكابر لأفكاره .

وإذا كان هناك أى نقد قد وجه إليه ، فما واجه أبداً ، لكتابه المندى<sup>١</sup> وما يحوى من اعترافات وآراء ، لأن المستشرقين ، والباحث من المسلمين ، ما تصورو تاريخاً ثبت وآكده ، من تاريخ رجل في سن الحسين ، يكتب بخط يده ، ويرسل إلى اعترافاته ، تحوى ما يشين ويقص ، فتنزل به إلى الحضيض ، كما تحوى ما يرفع ويسمو ، فتصعد به إلى أعلى الدرجات .

وعلى كل الحالين : فهو اعتراف ، والاعتراف داعماً وأبداً ، من دلائل القوة ، وعلام الحرية الفكرية ، والإيمان العميق .

١٦٤ - الغزالى أستاذ الفلاسفة المبتدئين الرؤوس بين في العصور الوسطى والغزالى أيضاً : هو الذى تعلمـت عليه فطاحـل الفـلاسـفة الـديـنـيين ، الأورـبيـنـ فيـ العـصـورـ الوـسـطـيـ ، أـمـثالـ سـانـ تـوـماـزوـ وأـشـباـهـهـ ، فـانـخـذـواـ آـرـاءـهـ حـجـةـ دـعـواـهـاـ دـعـائـمـ الدـينـ اـنـسـيـحـىـ كـدـيـنـ ، أـمـامـ هـجـمـاتـ الـفـلـاسـفةـ ، وـنظـريـاتـ الـمـقـلـسـةـينـ .

١٦٥ - إزا : ماذا يبقى للإسلام من رجل إذا طار الغزالى كسراته  
وإذا كان الغزالى ، وهو علم الإسلام الخافق سيوصم بهذا :  
اعترافات غير صادقة ، وآراء غير مطابقة ل الواقع ، وهو حين يعرف ،  
يعلم ويتأكد ، أنه يقول مالا يطابق الواقع ، وإنما يتحدث بما ثبت في أفكاره  
حين الكتابة من آراء ، ويمترف بما كان يجب أن يكون ، على أنه هو المثل  
الأعلى ، الذي يجب أن يحفظه له التاريخ .  
إذا كان الغزالى وهو العلم ، وليس للMuslimين علم يساويه ، ينزل إلى هذا  
الدرك ، فإذا بقي للMuslimين بعد ذلك ؟ !

### ١٦٦ - كيف نعمّن للغزالى

فيما لا يبحث عن عذر نعمّن به للغزالى .  
وهيما انحصر الفكر ، ونرهف الحس ، وندقق النظر ، مرة . بل وألف مرة ،  
علنا نعمّن على ما يقلبه من عشرته ، ويرفعه من كبوته ، ويدفع هذا التناقض وذلك  
التمارض ، ولو كان عذراً لا يرضى الحق الخاص ، ولا يطمئن المنطق السليم .  
ولسكنه على الأقل ، عذر يرضى كبراءنا ، ويدمل جرحنا ، ويبيح على  
أعظم رجالنا ، وقد يكون هو الحق والصواب .  
نعم ، هيما بنا ...

ومن آراء الغزالى ونظرياته ، نستمد العون والتوفيق .

### ١٦٧ - الغزالى يحيى السكري لسب

يقول الغزالى في الإحياء ، تحت عنوان : «بيان مارخص فيه من الكذب» (١)

(١) « منفذ من ١١٩ ج ٣ من الإحياء طبع ١٩٢٣ هـ بالقاهرة »

يقول الفزالي أيضاً :

«فهذه الثلاث ، ورد بها صريح الاستثناء ، وفي معناها ما عدتها  
إذا ارتبط به مقصود صحيح له أو لغيره .

وما يتحقق بالنساء الصبيان، فإن الصبي إذا كان لا يرغب في المسكتب  
إلا بوعده ، أو وعده ، أو تخويف كاذب ، كان ذلك مباحاً .

نعم زوينافي الأخبار ، أن ذلك يكتب كذباً ، ولكن الكذب للمباح  
أيضاً قد يكتب ، ويحاسب عليه الإنسان ، ويطلب بتصحيح قصده فيه ،  
ثم ينفع عنه ، لأنه أبيح بقصد الإصلاح ، وكل من أتى بكذبة ، فقد وقع في  
خطر الاجتهاد ، فيعلم أن المقصود الذي كذب لأجله ، هل هو أهم في الشرع  
من الصدق ، أم لا؟ :

نعم ، إن الفزالي استدرك قائلاً بعد ما تقدم : « وهذا غامض جداً ،  
والخزم تركه ، إلا أن يصدر واجباً ، بحيث لا يجوز تركه ، كالم أدى إلى سفك  
دم ، أو ارتكاب معصية كيف كان » .

• • •

١٦٨ - المصلحة بين إباحة الفزالي للكذب ، وبين اعتراضاته

إلى هنا انتهى كلام الفزالي .

خلل هناك من صلة ، بين ما أجازه الفزالي من إباحة الكذب لمقصود

ـ « أعلم أن الكذب ليس حراماً عليه ، بل لما فيه من الضرر على المخاطب ،  
أو على غيره ... فإن أقل درجاته ، أن يعتقد الخبر الشيء على خلاف ما هو  
عليه ، فيكون جاهلاً .. ورب جهل فيه منفعة ومصلحة ، فالكذب المصل  
لذلك الجهل ، يكون مأذوناً فيه ، وربما كان واجباً .

قال ميمون بن مهران : « الكذب في بعض المواطن ، خير من  
الصدق » ٠٠٠

ـ « يقول الفزالي أيضاً :

ـ « بعد هذا نقول :

ـ الكلام وسيلة إلى المقامد ، فكل مقصود محمود ، يمكن التوصل إليه  
بالصدق والكذب جميعاً ، فالكذب فيه حرام .

ـ وإن أمكن التوصل إليه بالكذب دون الصدق ، فالكذب فيه مباح ،  
إن كان تحصيل ذلك القصد مباحاً ، وواجب إن كان المقصود واجباً ٠٠٠٠

ـ ودليل الفزالي ، على أن الكذب يجوز فيه الاستثناء ، فلا يمكن حراماً  
ـ بيقوله :

ـ « والذي يدل على الاستثناء ، ماروى عن أم كلثوم :  
ـ ماسمعت رسول الله صلى عليه وسلم ، يرخص في شيء من الكذب ،  
ـ إلا في ثلاث :

ـ الرجل يقول القول ، يريد به الإصلاح .

ـ والرجل يقول في الحرب .

ـ والرجل يحدث امرأته ، والمرأة تحدث زوجها .

وبدلاً من أن يعطيك قصة مخترعة من أساها، بطلها وهي، وحوادثها لم توجد أصلاً، إلا في عالم الخيال، كقصة حي من يقطان مثلاً. أعطاك قصة هو بطلها، وصاحب حوادثها.

١٦٩ - الفاتحة تبرر الوسيلة، مادام الضرر صغيراً، ومادام المفسود صغيراً  
نعم : وإذا كان قد كذب في هذه القصة، فما كذب على أحد، وإذا  
كان قد قال غير الحق . فما ضر إنساناً، لأن الكذب جريمة لما يتبعه من أثر،  
ولما يتلوه من نتائج ، وكما قال الغزال نفسه : « هو حرام لما فيه من الضرر على  
الخاطب أو على غيره ». .

أهنا ، وفي هذه الاعتراضات ، فهو يكذب ملصقاً الكذب بنفسه  
لا بالناس ..

ونتيجة كذبه لن تضر أحداً . وإن توقيع أحداً في شر ٠٠٠ أو تأخذ  
بيده أي إنسان إلى هلاكة ، أو ت導ر به إلى ضلال .

بل سنسر الناس إلى الإرشاد والإصلاح ، أو على الأقل ، هو يكذب  
اليدافع عن نفسه ، ويصحح موقفه ، ليكون مثلاً يحتذى ، ونموذجاً يقتد .  
فهي على كل حال . قصة مخترعة ، قصة كما قلت أسندها لنفسه ، وفيها  
بعض الحقائق الواقعية ، وبعض الحقائق المثالية .

وهدفه من ذلك : الإرشاد والتمائم ، وغرضه من هذا : الإصلاح  
والنهذيب .

١٧٠ - سبب تقديم هذا الاعتذار  
ولكن ما قيمة هذا الاعتذار ؟

صحيح كإصلاح ، أو تعليم صبيان ، أو ما عدا ذلك مما في منه ، وبين اعترافات  
الغزال في للنقض ؟

نعم ، إنك رأيت رأى الغزال السابق : من إباحة الكذب في  
سبيل الإصلاح .

وقد رأيت أيضاً : أن اعترافات الغزال ، هي تصحيح لوقفه ودعاهية  
لطريقه ، ولطريق الصوفية الذي اعتنقه ، وتسفيه لكل ما عداها من الطرق ،  
وأنها اعترافات ، قد أسدل عليها ثوب الحقيقة ، وأطلق العناء في  
حبكم للخيال .

بعد هذا ، لا يمكننا أن نعتذر لغزال :

بأنه حينما أراد أن ينشر ذلك بين الناس ، وعند ما أراد أن يثبت طريق  
الصوفية ، الذي آمن بأنه هو الطريق الحق ، وسبيل النجاة ، اخترع قصة  
هو محورها ، وحاك رواية هو بطلها واستقى بعض فصولها مما حصل له فعلًا ،  
وأضاف لهذه الفصول ، بعض الحقائق المتميزة ، وجعلك تخس بعض الشكوك ،  
وتلمس شئ المواجه ، وقد بزغت حين الكتابة فقط .

وهي أشبه ما تكون « بالتروش » والتزاويق ، التي تضيفها ريشة المصور  
على الصورة التي ينقلها عن الطبيعة ، فيجمع فيها بين الحقيقة والخيال ، ويفرن  
فيها الواقع بالمثال .

فعل الغزال كل هذا : ليحبك القصة ، ويشيع فيها الحياة ، لتفوي على  
التضليل ، ففتح طريقاً لإقناعك ، وتحميك على أن تسير على ضوها ، وتنهج  
النهج الذي رسمته ، وتحظى الخطوات التي أملتها .

قال : قصة ؟ ألبسها ثوب الحقيقة ، وحكى اعترافات ؟ أسلل عليها  
لياس الرقم .

فإذاً : الغزالى على هذا النحو والاعتبار ؛ باق بـ كرامته ، وباقية منه النقمة  
به ، والاطمئنان إلى أقواله .

١٧١ — وَمَاذَا يَفْعَلُ إِذَاً ، بَعْدَ هَذَا الْأَعْتَذَارِ ؟

نعم : إن هذا اعتذار يبقى على الغزالى ، كمفكرا له خلق الإسلام ،  
ونظر الحال .

ولكن الذى لا شك فيه ، أنه ، هما أوّلنا ، وخرجنا واعتذرنا فقد ثبت :  
أن هــذه الاعترافات : - اعترافات الفزالي - غير صحيحة  
في جملتها .

وأن هذا التاريخ : - تاريخ لغزى - الذى قصه فى المقد من الضلال .  
والموصل إلى ذى الرزة والجلال ، غير مطابق للواقع فى مجموعه .

وأن هذا الكتاب : — كتاب المنفذ — ان يصبح بعد اليوم ،  
 مصدرًا <sup>Fonte</sup> من مصادر تاريخ الغزو الفكري ، ولا نبغي تسيل منه  
 حقائق تطوره العقلي ، والعلمي ، والنفسي ، وأننا عندما نؤرخ له ؛ يجب أن  
 نبحث عن مصدر آخر ، نستقي منه كل ما نزيد .

١٧٣ -- وما فائدة المقدار إلّا ، بعد أنه يبقى هنا الرّغم من انتشار المفهوم  
كراهنة والمقدار ؟

نعم ؛ إن النقد يصبح بعد هذا الإسنار ، وذلك الإيضاح ، ولما  
وَمَا قِيمَةُ الْمُنْقَدِ إِذَا ؟ بَعْدَ هَذَا ؟

ولائي سبب نقت أنا هذا الرأي؟

نعم : هذارأى أقوله فقط ، لأدفع به عن الغزالى ، واعتذر به عنه وهو قد يقمع هو به ، كما قد يقمع به بعض الناس .

ولو أنه قد لا يقنع كثيراً من المفكرين الأحرار . وال فلاسفة الأخيار  
الأطهار ، الذين لا يخسرون في الحق لومة لامٌ ، والذى يريد الفرالي أن يخرطه في  
في سلوكهم ، والذى يريد كثيراً من بحثات المسلمين والمستشرقين ، وضعفهم  
في مصافهم .

وإذا كنت قد أجهدت نفسك في نقد هذه الاعترافات ، وتحليلها وإرجاعها إلى أصلها ، وكددت الفكر ، وعصرت الذهن ، حتى أثبتت أنها اعترافات لا حقيقة لها ، وأن تاريخ الغزال الفكرى والتنفسى – كما حكاه هو نفسه في المتنقد – تاريخ غير مطابق للواقع .

إذا كنت فقلت كل هذا . فلماذا سقط هذا الاعتقاد إذا ؟

إنه قال اهترافات ؛ وهي غير صحيحة أصلاً ، وبث بين أيدينا تارينخه ،  
وهو غير مطابق ل الواقع بتاتاً .

بمحوى من اعترافات عندها الفزالي ، وأرسلها ليقمنا بمطابقتها ل الواقع .

يصبح المندى جملة لا تفصيلاً ، شعاعاً من الأشعة التي توضح لنا الفزالي ونفسيته ، وضياء يهدينا إلى الفكرة التي يجب أن تكونها عن الفزالي وعقليته :

كيف جاهد وجال؟

أساليبه ووسائله؟

أهدافه وغاياته؟

وهل الغاية تبرر الوسيلة؟

أو الوسيلة والغاية جزء لا يتجزأ؟

٤٤٠٠٠ وهل وهل

١٧٣ — أثر هذا البحث

إذًا فما هو أثر هذا البحث؟

نعم بعد هذا كله ، يمكننا أن نجمل أثر هذا البحث ، وأهداف تلك العجلة فيما يأتي :

أولاً — المندى ليس بتاريخ حقيق للفزالي

إن « المندى من الضلال ، والموصى إلى ذى العزة والجلال » وما فيه ، ليس بتاريخ حقيقي لندرج الفزالي الفكري ، ولتطوره العقلى والنفسي ، ولن يعتبر بعد اليوم مصدراً لذلك .

## ثانياً — اعترافات الفزالي في المندى هي مثالية

وأن الاعترافات التي سجلها بين صفحات المندى ، ليست باعترافات صادقة صريحة ، مطابقة ل الواقع ، وإنما هي اعترافات مثالية ، كان يتمنى الفزالي أن تكون حياته على شاكلتها .

ثالثاً — تاريخ الفزالي في المندى هو قصة ، وأبو حامد بطلها ولماذا فقد تكون قصة الفزالي ، التي قصها في المندى عن تطوره العقلى والنفسي ، حكاية المقصود منها الإرشاد والإتقان ، ونشر أسلوب فكري توجيهي ، يرى الفزالي أنه منقد للناس من الضلال ، ووصلهم إلى ذى العزة والجلال ، أما بطل هذه القصة : فهو الفزالي نفسه .

أما حقائقها : ففيها الواقعى الذى حصل ، وفيها المثالى ، الذى كان يتمنى الفزالي أن يحصل .

رابعاً — على المستشرقين وغيرهم أن يراجعوا ما كتبوا ، فقد ينقضوا ما أبremوا .  
ولهذا يجب على المستشرقين من الأوروبيين ، والباحث من المسلمين ، الذين اعتمدوا على المندى من الضلال ، في تاريخ الفزالي ، أن يراجعوا ما كتبوا ، فقد ينقضوا ما أبremوا ، ويحلوا ما عقدوا .

أمثال:

مكدونالد — D. B. Macdonald ، آسين بلاسيوس (١)

كاراديغو — N. Asin Palacios ، Carra de Vaux ، جولد تسير —

(١) وهذا هو المستشرق الوحيد ، الذى وجه إلى الفزالي بعض سهام النقد والتشكيك ، كل كتبه التي كتبها عنه باللغة الأسبانية .

— Ziher Gold ، Prantl — Nicholson ، براون —  
Brown ، ماكس هورتن — M. Horlen دى بور —  
أو برمان — Obermann ، شمولدر — Schmoldera بادبيه دى مينار —  
B. de Maynard ، ناللينو — Nallino وبروكمان ، وماسينيون ؛ وفريم .  
هذا إذا كانوا أحياء ، أما إذا كانوا أمواتاً ، فعلى تلامذتهم ، وقراء  
كتبهم ، أن يضموا هذا تحت أنظارهم .

## ١٧٤ — مقدمات ونتائج

أول شيء يلفت النظر في هذه الرسالة ، أنها أخذت الشكل الرياضي ، أي  
مقدمات ونتائج .

وكذلك أخذت الشكل الدرامي ، فهي نقاط بسيطة شرحت ، وأسئلة  
أوردت أجيب عليها .

وقد أخذت الرسالة هذين الهدفين أساساً لها ، حتى لا يضيع وقت العالم  
المتخصص ، وحتى تأخذ يد الطالب الشادي إلى مناهل العلم ، فتسهل عليه  
التحصيل ، وتجرئه على النقد والبحث ، فهي كقاطرة بين الدراسة المدرسية ،  
وبين البحوث الجامعية .

لأن هناك بحوثاً ورسائل كثيرة ، مع أنها نحوى العلم والعلم الحق ، ما كان  
أسلوبها المستفيض ، باعثاً للملاء الحريصين على أوقاتهم ، ولا نتائجها المدفونة  
المبعثرة ، مشجعة لطلاب الشادين .

## ١٧٥ - إغفالها الاستشهادات وبعدها عن الأطراف

كذلك كانت الرسالة صغيرة الحجم ، غفلة من الاستشهادات التي لازوم  
لها ، بعيدة عن البحوث التاريخية غير المهمة ، التي أولى ما يكون بها بطون  
الكتب ، وصفحات التاريخ .

وذلك : حتى لا يضيع وقت القارئ فالزمان زمان الحرب الخاطفة ، والحقيقة الآن من حياة الإنسان ؛ بل من حياة الإنسانية ، تعدد بألاف السنين .

ولهذا فلابد أن تكون تلك الأثواب التي تلبسها هاته المانع ، وتلك الرسوم التي تحدد هذه النقدات ، أقوى وأعنف . حتى تطيقها فلا تضيق بها ، وتحتى تحملها فلا تهبل عنها .

ماذا أفعل أمام هذه الفكرة - فكرة صحة هذه الاعترافات وقداستها - التي أسلد عليها من السنين ، وكر القرون ، قوة ، ومنعة ، وصلادة ؟

#### ١٧٦ - جرأة معانيها

أنا قوية معانيها ، وجرأة أفكارها ، فلا شيء في ذلك مادامت المقدمات صحيحة ، والمراجع المستندة منها هذه المقدمات أصح ، ومادامت الأمانة العلمية ، حية متيقظة بين المقل والضمير .

#### ١٧٧ - جرأة ألفاظها

أما عنف ألفاظها ، فقد كان في الإمكان أن تكون أهدأ من ذلك حقاً ، وهذا هو ما واجهه إلى أستاذ كبير - كان لي المثل الأعلى ، وسيظل كذلك - لأنه يرى أن البعد عن هذا العنف اللفظي الشكلي ، أليق ما يكون بالبحث العلمي ، وبطبيعة العلامة .

#### ١٧٨ - ضرورة لغير منها

نعم لازماع في أن ذلك صحيح .

ولتكن : ماذا أفعل أمام هاته التحليلية ، وتلك النقدات العلمية .  
 فهي عنيدة وقوية ؟

ولهذا فلابد أن تكون تلك الأثواب التي تلبسها هاته المانع ، وتلك الرسوم التي تحدد هذه النقدات ، أقوى وأعنف . حتى تطيقها فلا تضيق بها ، وتحتى تحملها فلا تهبل عنها .

ماذا أفعل أمام هذه الفكرة - فكرة صحة هذه الاعترافات وقداستها - التي أسلد عليها من السنين ، وكر القرون ، قوة ، ومنعة ، وصلادة ؟

هذه القوة وتلك المنعة وهاته الصلادة ، لا يمكن أن توجه إليها سهام النقد والتشكك ، أو تسلط عليها أخوات التحليل والتفنيد ، بمعان ضعيفة ، وباللفاظ أضعف ، فتنقض من أساسها في لحظات وثوان (١) .

ولهذا وجب أن تكون تلك المانع قوية ، وهاته الألفاظ أقوى ، متكافئة متشاكلة مع المنقود ، هذا إن لم تكن تفوقه قوّة وعنفًا .

وذلك أشبه ما يكون ، بكلفة جبليّة ، زادتها الأيام والليالي « صخوره » .  
وصلادة ، فأزالـت عوـالـ التـعرـيـةـ ماـهـشـ نـهـاـ ، ولـمـ يـقـ إـلاـ الصـلـدـ المـهـاسـكـ .

(١) لأنّ على ما أعتقد لم أعزّ على أحد من البحات والمستشرقين ، قد تقدّم هذه الاعترافات على النحو الذي نقدّتها ببياناً ، حتى يمكن أن يقال : إن هذا النقد قد بدأ فيه من زمن بعيد ، فتکافئت عليه النقاد ، واختلف إليه الدارسون .

فهذه السكتة : لا يمكن هدمها إلا بعمل يده من « الشوم والزان » ،  
ونصله من الفولاذ ، والساعد الذي يمسكه ، كأنه قدّ من ذلك الصخر .

أما الضربة : فيجب أن تتناسب مع الهدف ، قوية ، تصطدم فتفتت ،  
عنيفة ، ترطم فتآتى على كل ما وقف في طريقها .

وإلا كنا بين الحقيقة والمثال :

كناطح صخرة يوماً ليوهنها فلم يضرها وأوهى قرنه الوعل .

## من أعمال المؤلف

## من أعمال المؤلف

١ - المجموعة الوفية ، في فقه العادة الشافية : وهو جزءان أحدهما في العبادات ، وثانيهما في المعاملات ، وقد جاء بقديمة الطبعة العاشرة :

« إن هناك فرقاً هائلاً بين الحينين : حين الطبعة الأولى .. ومتى كانت في فبراير سنة ١٩٢٥ وكانت سنى حوالي السادسة عشرة ، وكنت تلميذًا بالسنة الأولى بمعهد الزقازيق ، وكان ذلك أول كتاب أفتته وطبعته .. وحين الطبعة العاشرة من سنة ١٩٤٨ وستى قد تخطى الخامسة والثلاثين وقد حصلت على أكبر درجة علمية في الفلسفة وفي التربية ، واشتغلت بالتدريس في مدارس المعلمين ، وكلية دار العلوم و .. (١) »

## ٢ - الفكر الفلسفى للغزالى

وهو البحث الذى حصل به المؤلف على درجة دكتور في الفلسفة من جامعة روما سنة ١٩٣٩ وبعد أن وافقت الوزارة على اعتماده إليها وهو مدرس بمعاهدتها الأميرية ، وقد حصل على أكبر تقدير فيها ، وهو درجات ١١٠ من ١١٠ حيث أعطاه الأساتذة المتخوضون المناقشون .. وكان عددهم أحد عشر أستاذًا .. النهاية الكبرى لكل منهم ..

(١) ولد المؤلف في ٨ أكتوبر سنة ١٩٠٨ وحصل على الشهادة الأولية من المعاشر الدينية سنة ١٩٢٥ وعلى كفالة المعلمين وكفالة المأهول الدينية وكفالة دار العلوم سنة ١٩٢٧ وعلى بكالوريرية تجيزية دار العلوم سنة ١٩٢٩ وعلى دبلوم دار العلوم العليا سنة ١٩٣٣ ..

وقد طبع بالفرنسية وبالإيطالية سنة ١٩٣٧ وبالمربيّة سنة ١٩٤٨ الطبعة الأولى، وسنة ١٩٥٥ الطبعة الثانية، وهو أول كتاب في العالم العربي يبرز العناصر الأساسية لفلسفة الإسلام السياسية كنظام للحكم الصالح لكل زمان ومكان، ويتلاعّم مع آية نظرية سياسية في صالح الشعوب والأفراد، وقد جاء يمقدّساته حرفيًّا:

إن هذا النظام السياسي ، هو الذي بعث الدولة العربية والإمبراطورية الإسلامية ، وأننا إذا أنكرنا هذا النظام على الإسلام اسمه ومثاله ، فإن الإسلام الحق يذكرنا كذلك ، وأن المسلمين سيظلون هكذا ؛ منظهم غباء ، ودولتهم هباء ، إلى أن يؤمنوا ، بأن طريق بعضهم ، هو أن يتعرّفوا الفلسفة السياسية لإسلامهم ، فتستجيب لأهدافها نبضات قلوبهم ، وبأن طريق تحريرهم ووحدتهم هو أن يصارعوا بالوسائل العلمية العملية لإنهاض دولتهم ، فيريقوافي سبيلها دماءهم ، وبأنه هنا ، وهنا فقط ، يمكن أن يعود الإسلام كما كان ، إمبراطورية تصفق على جنباتها أمواج الحبيطين ، الهادي شرقاً ، والإطلانطي غرباً ، وبأنه بدون تحقيق هذه الأهداف ؛ أهداف الفلسفة السياسية للإسلام ، وبغير استعمال تلك الوسائل ؛ وسائل ثورة الإسلام ، فلن يكون للإسلام دولة قط ، ولن تتوفر للعرب شوكة أبداً » (٢)

#### ٤ — أهداف الفلسفة الإسلامية: وهو يقدم لأول مرة في التاريخ الإسلامي،

(١) وقد روى المؤلف بسبب هذا الكتاب في السجن سنة ١٩٤٨ لأنّه هاجم فيه الحكم المسكى مقرراً أن ملكة وحكامه كجهة الأنجلترا ، عصيّاً لهم واجب ، واغتنىّاهم فرض عيني ، كما رسم فيه طريق الثورة فأكده شرعيتها بل حتميتها ، وبذلك كان هذا الكتاب هو الأدون الذي صهرت في بنوده الشهرين الثورة التحريرية المصرية العريبة .

الفلسفة الإسلامية كعلم له أدواره وتطوراته ومدارسه ، مع ابراز كل مدرسة وربطها بأسانتها وبعندها وبأهدافها ، ومع بيان تدرج هذه الفلسفة من نشأتها إلى ازدهارها ، ثم إلى خلافها وخنوتها ، حتى عصورنا هذه .

٠ — التصوف الإسلامي [بين الفلسفة والدين] : وهو بحث يقدم لأول مرة في التاريخ العربي ، التصوف الإسلامي كعلم إسلامي متكامل ، له نشأته وتطوراته ، وأسانته كل طور حتى عصرنا هذا ، وقد برزت في نهاية السكتاب روح المؤلف التي تدعوه إلى الجهاد وطرد المستعمرات من دول الإسلام عندما قال: إن الاستعمار خير منه الكفر بالله، والإيمان بالشيطان ، فما اجتمع في قلب مسلم عبدية خالق وطاعة لخلوق ، وما استحق أن يسمى مسلماً من أسلم حريته لغير الله » .

٦ — نظريّة السبيّة بين مفهومي الإسلام وأوروبا *Princípio della Causalità* وهو بحث فلسفى مقارن ، نوقشت فيه الآراء الفلسفية التي دارت حول السبب الأول والخالق الأول و .. كاً بُرَزَ فيه رأى الإسلام ، مع صراحة في البحث ، ودقة في النتائج .

٧ — حاضر يافتدم : وهي محاضرات في التربية وعلم النفس ، ألقاها المؤلف على طلبة الكلية الحربية ، وعلى الطلبة الجامعيين ، عندما قاد طلبه ، وهو أستاذ لهم ، بكلية دار العلوم سنة ١٩٤٢ للحصول على درجة ضابط احتياطي وفلا حصل عليها ، وكان هذا العمل منه نموذجاً لروحه الوطنية العالية إذ كان يدرس معهم تدريبياتهم العسكرية كطالب منهم سواء بسواء .  
وعندما دق ناقوس الجهد عند إغارة الفرنسيين والإنجليز والإسرائيليين

نعم وإلى الوطن ثانياً : هذا الوطن العربي ، مركز الوحدة العربية الشاملة الذي حل أجدادنا لسكنه الأقدمين ، الفتح باليمين والقرآن بالشمال ، فدلاوا العقبات بسيوفهم بل بدمائهم ، ونشروا الدين بعلومهم بل بقوتهم .

نعم وإلى الأنصار ثالثاً : نعم أيها الأنصار ، وسكنون والله كما كان آباؤنا الأولون ، خدموا لهذا الدين ، ووقداً لذلك الوطن العربي الكبير ، وجندوا فدائين الوحدة الإسلامية ، وقادوا أوفياء مستقبل العرب الجيد ، حتى ينادي المسلمون بنا كما قال فيينا نبينا :

« والله لو سلك الناس شعباً - طريقاً - وسلكت الأنصار شعباً، سلكت شعب الأنصار »<sup>(١)</sup>

١٠ - المكتبة المدرسية : في أربعة أجزاء وقد طبعت سنة ١٩٥٣ فأرسى بها القواعد العلمية لمكتبات المدارس ، والمكتبة هي المدرسة الدائمة للتعلم بعد تركه المدرسة .

١١ - التصنيف العشري العربي المعدل الموضوعي والمجاني :

The Arabic Decimal classification and its alphabetical.

ولأول مرة في تاريخ المكتبة العربية يتم تصنيف كتب المكتبات المدرسية

(١) وقد ظلت المجلة تصدر حتى الآن ، وهي لسان حال اتحاد عرب الأنصار الاجتماعي المسجل بوزارة الشئون الاجتماعية برقم ٩١٧ سنة ١٩٦٧ القاهرة - وقد أسرّ المؤلف سنة ١٩٣٢ ليخدم به عائلات الأنصار فكرون لهم تحت لواء ٦٠٠ لجنة تضم حوالي ٦٠٠ ألف ينتسبون إلى قبائل هرب الأنصار الأقدمين ، ولهم دار الأنصار بالحلية الجديدة بالقاهرة وبها موسماً لهم الخبرية ، وفيها مقر اجتماعاتهم السنوية ...

على مصر سنة ١٩٥٦ اختير كضابط احتياطي قائدًا لمسكر كلية الآداب بجامعة عين شمس ثم أركان حرب لواء الجامعات المساعد ، ثم تائداً للكتابة التي كونها من طلبة الجامعة ليعسكر بهم في مسطرد ، وهي انط الطائني لمعركة بور سعيد .

٨ - هجرة الرسول إلى عرب الأنصار : وفيه يقدم المؤلف تاريخ الأنصار قبل بعثة النبي بقرنين من الزمان ، كما يبين دورهم الهام في تأسيس الدولة الإسلامية ونشر الرسالة الحمدية ، على مدى أربعة عشر قرناً من الزمان ، مع ربط نسب الأنصار الموجودين حالياً « والمؤلف من أحنادهم » في البلاد المصرية والعربية الأخرى بهؤلاء الأنصار الأقدمين ، وقد صدرت له كتب أخرى في هذا الموضوع مثل : عرب الأنصار في مصر ، الأنصار والإسلام ، شعراء الأنصار

٩ - جريدة الأنصار : وقد صدر المؤلف العدد الأول منها سنة ١٩٤٦ بمقابل عنوانه : بدء وعهد ، أما البدء فباسم الله ، وأما العهد ، فإلى الله أولاً ، وإلى الوطن ثانياً ، وإلى الأنصار ثالثاً .

نعم إلى الله أولاً : حيث نعلن كلته ، وننلي رايته وبيرقه ، ذلك البيرق<sup>(١)</sup> الذي كان حمله وقفنا على أجدادنا الأنصار ، يوم كان الإسلام جهاداً وفتالاً ، وحين كان الدين الحمدى فدائية ونضالاً ، وإذا كان آباؤنا الأقدمون هم الوحيدون هـ الذين أسلموا طوعاً و اختياراً ، فأولواً محمدًا ولصروه ، حين فر من أهل بيده وحين أزور عنه العرب قاطبة ، فنحن أبناءهم قد ورثنا هذا الدين ، وورثنا معه الفيرة في الدفاع عنه ، والاهفة على حياته

(١) ولذلك سمي حامل البيرق بالبيرقى الذي قلب تصريحه فقط切ت البرى تسهيلاً للنطق كما سميت قبيلته بالبيرقية التي قلب تصريحها أيضاً لسهولة نطقها فأصبحت البرية .

و-مكتبات الجامعة الشعبية طبقاً لهذا التصنيف . وقد قام المؤلف بصفته مديرآ للمكتبات الشعبية ومكتبات المدارس بوزارة التربية والتعليم ، بهدف دراسات لأساندة المدرسين وأمناء المكتبات الشعبية سنة ١٩٥٤ لتدريبهم على هذا التصنيف الذي كان أول من طبقة على المكتبة العربية حيث أنه هو الوسيلة الوحيدة لربط الثقافة العربية بالثقافة الأجنبية وبهذا يمكن بسهولة وضع الأساس السليم لخلق الدولة العلمية التكنولوجية .

١٢ — مدرسة الأنصار التجريبية : وقد أنسها المؤلف سنة ١٩٥٧ ليخلق في فصولها التجربة الرائدة التي خرجت - بعد جهاد تربوي وكفاح علمي طوال عشر سنوات - بأسم طريقة لتعليم للمبتدئين العناصر الأساسية القراءة والمكتابية والتفسير في ٢٨ يوماً بالطريقة الكلية : كلية المعرفة وكاملة المراحل على أساس علمية وتربيوية وفسيولوجية وسيكولوجية ، استضاء فيها بكل ما يملكه من طرق وتجارب عربية وإفرنجية .

وقد كتبت عنها الصحف صفحات كاملة مشيدة بإنجازها (١) .

١٣ — المؤسسات الخيرية :即由作者于 ١٩٦٦ 年所著，由星河出版社出版。此书的宗旨是为社会服务，通过各种途径帮助人们改善生活条件，提高生活质量。书中介绍了许多成功的经验，如建立福利院、养老院、孤儿院等，以及如何通过教育、医疗、文化等手段来促进社会进步。

(١) الأهرام في ٢٨ / ٤ / ١٩٦٣ — المساء في ٢٤ / ٤ / ١٩٦٣ و ١٩٦٣ / ٥ / ١١ و ١٩٦٣ / ٣ / ٣ — الجليل في ٩٦٣ — الشباب العربي في ١٨ / ١٢ — الأخبار في ٢٠ / ١١ / ١٩٦٨ — والأهرام في ٢٩ / ٩ / ١٩٦٨ .



المؤسسات الخيرية  
(أنظر من ٧ ملحق)

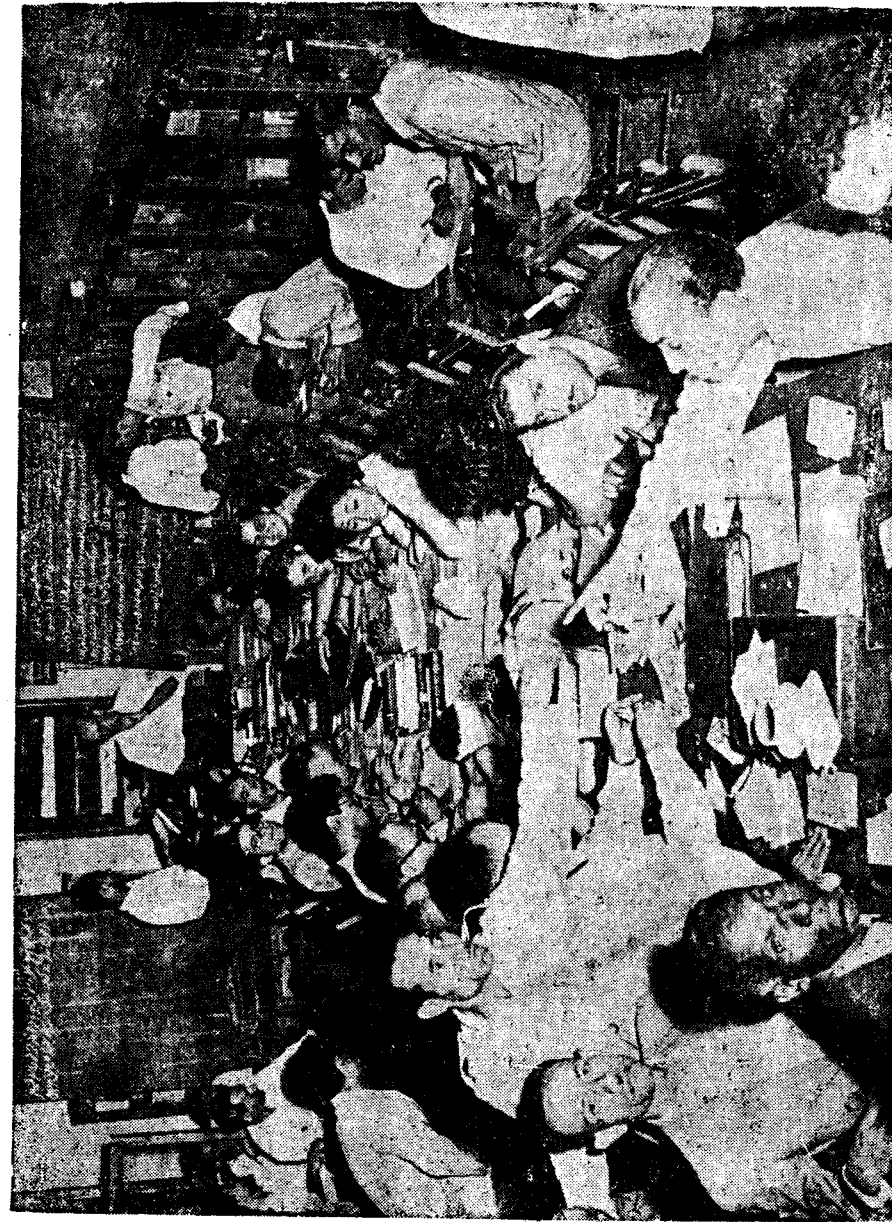
٤ / ٢٠ نحت عنوان : بيت ثقافة الأنصارى فى قرية إاكوا شرفية ،

مسجد لصلة وثقافة والفن من نوع جديد :

الفلاح المزارع .. مقتضى التربية والتعليم الذى أحيل إلى للعاش منذ ثلاث سنوات .. الحائز على رسالة الدكتوراه فى الفلسفه عند الإمام الغزالى من جامعة روما .. الضابط الاحتياطي الذى قاد طلبته وهو مدرس بكلية دار العلوم أيام العدوان الثلاثي عام ١٩٥٦ .. قائد معسكر كلية الآداب بجامعة عين شمس وأركان حرب لواء الجامعات والأزهر على الخط الثاني للجبهة ، صاحب المؤلفات التربوية والدينية والفلسفية الثانية عشر ، للوزان بعضها بالفرنسية والإيطالية وإنجليزية .. المواطن الفلاح الذى يزرع الآن أرضه بنفسه - منح هذا الأسبوع قرية سقط رأسه التي أُنجبته قرية - إاكوا - مركز ديرب نجم بمحافظة الشرقية وسام تكريم وإعزاز واعتراف بالجميل ..

الوسام .. ليس قطعة معدنية فضية أو ذهبية عظيمة القيمة ، منويا .. وإنما كما تقول رسالته التي بعث بها إلى وكيل وزارة الثقافة لشئون الثقافة الجماهيرية عبارة عن بيت ثقافة من نوع جديد .. تكلف أكثر من عشرة آلاف جنيه ويضم مسجداً .. ومصيف وقاعة محاضرات وعروضاً سينمائية ، ومكتبة . ومسرح صيفياً ومدرسة لتحفيظ القرآن الكريم . وتجويده .

حوار تم بين لجنة الثقافة الجماهيرية - التي أوفدتها وكيل الوزارة إلى قرية إاكوا - وبين الدكتور عبد الدايم أبو المطا الأنصاري للتبرع ببيت الثقافة ، وبين جمع كبير من فلاحيها عند معاينة البيت الثقافي الجديد تم بيهداً لاستلامه ، وتحديد إمكانيات تشغيله ، ثم فوجئت اللجنة بتدخل صالة المسجد ومحراب الصلاة مع امتداد مساحة قاعة المحاضرات والعرض السينمائي .



**١٤ - جائزة علمية سنوية : باسم المؤلف مقدارها ١٠٠٠ جنيه مصرى**

اشترى بها شهادة استئثار باسم كلية طب جامعة القاهرة بدفع عائداتها السنوى وقدره ٥٠ جنيهها مصرى يأدى إلى الطالب الذى يحصل على أكبر مجموع فى درجات قسم الجراحة بالبكالوريوس (١).

**١٥ - جائزة علمية سنوية : أيضاً باسم المؤلف مقدارها ١٠٠٠ جنيه مصرى**

اشترى بها شهادة استئثار يمنحك عائدتها السنوى وهو ٥٠ جنيهها إلى الطالب الذى يحصل على درجة الدكتوراه أو الماجستير فى الفلسفة الإسلامية والتاريخ الإسلامى من كلية دار العلوم بجامعة القاهرة ، ويدور موضوعها حول الانصارائقى عالجها المؤذن فى كتبه : اعترافات الفزالي - أهداف الفلسفة الإسلامية - الفلسفة السياسية للإسلام - التصوف الإسلامي - هجرة الرسول إلى عرب الأنصار .

لأن هذه الكتب بالذات تحاول بعث الإسلام الصحيح وهو الوسيلة الوحيدة لارجاع الوحدة والقومة إلى العالم الإسلامي .

**١٦ - جائزة علمية سنوية : باسم المؤلف أيضاً مقدارها ١٠٠٠ جنيه مصرى**

اشترى بها شهادة استئثار يمنحك عائدتها السنوى وهو ٥٠ جنيهها إلى الطالب بقسم الدراسات العليا الذى يحصل على درجة الدكتوراه أو الماجستير من كلية التربية بجامعة عين شمس ويدور موضوعها حول : أفضل الطرق لتعليم المبتدئين القراءة .

(١) وقد اختار المؤذن قسم جراحة طب القاهرة بالذات لأن فيه تخرج ولداته الدكتور نادر والدكتور قيس وقد أصبحا مدرسين للجراحة بالكلية

حوار . . حول العبادة وقداسة مكانها ، ورسالة الثقافة والفن . . حول نظرة الجمهور من سكان الريف لوجود قاعة الحاضرات والعرض السينمائى والمكتبة بروادها من الأطفال والكبار ومكتب مدير البيت وزواره في مكان واحد لانفصل صالتى السينما بين منبر الصلاة ومكان المصلىين وقاعة الحاضرات إلا جدار رقيق بارتفاع نصف متر، هل يمكن أن يتقبل جمهور المصلىين في القرية أن تقام فريضة الصلاة في نفس السكان الذى تاق فيه الحاضرات ليلاً في الفن والعلم والأدب والصحة والتاريخ .. كما تعرض أيضاً فيه الأفلام السينمائية الثقافية والدراسية .. كيف .. . . يقام أيضاً خلف حائط صالة المسجد في فضاء تابع لبيت الثقافة مساحة ربعة فدان مسرح صيفي تعرض عليه مسرحيات وعروض سينمائية ورقص شعبي . .

يبدأ الحوار هادئاً .. وبختتم .. تسخن حرارته لكن جميع الآراء تكون في جانب تأييد وجود بيت الثقافة الجديد على هذه الصورة .. لامانع من وجود العبادة والثقافة والفن في مكان واحد ، لا أحد يعارض .. كلها مقدسات ..

الذى يبقى أن يعرف عن بيت ثقافة - إكوا - الجديد .. الذى أنضم الدكور الانصارى على نفقته الخاصة هدية لقريرته أنه اشتراط مقابل تسليم بيت الثقافة للثقافة الجماهيرية وقيامه تأسيسه وإنشاء للمسرح الصيفي خلفه عو أن يسمى « بيت ثقافة الانصار » نسبة إلى أجداده كأحد للتنسبين إلى قبيلة الانصار التي ناصرت الرسول صلى الله عليه وسلم في بداية الدعوة الحمدية ، وكرئيس لاتحاد جمعيات الانصار في الجمهورية العربية المتحدة وقد وافق وكيل الوزارة على إطلاق اسم الدكتور الانصارى على البيت الجديد ، والإسراع بافتتاحه لزاولة نشاطاته الدينية والثقافية والفنية

وقد اختار صاحب الجازة هذا الموضوع بالذات ، لأنه يؤمن بأن مسؤولية تعلم الفقه العربية للشعوب العربية والإسلامية ، في نصوص مدارسها الابتدائية وفي فصول مكافحة الأمية ، هي أقوى الوسائل جذباً لشعوب الوحدة العربية والإسلامية والإفريقية ، هذه الوحدة وهذا الاتحاد لهذه الدول ، إن يدوم ويخلد إلى الأبد إلا إذا أحسن على رباط من اللغة والثقافة والفكر ، وحيثند لن يفصحه بتر أو انفصال ، فإنه سيكون إذاً قد أحكمت ربطه لغة القرآن وبأركنه كله الله .

١٢ - جائزة علمية سنوية : أيضاً قدرها ٢٠٠٠ جنيه مصرى يمنع ريعها السنوى وقدره ١٠٠ جنيه إلى الباحث أو الكاتب أو الطالب الجامعى الذى يحصل على درجة الدكتوراه أو الماجستير من أية جامعة بلد عربى أو إسلامى أو أجنبى ، ويدور موضوعها حول :

ما هو أصلح نظام للحكم الإسلامى الصحيح الذى يعيد لدول العرب والإسلام قوتها ووحدتها ، وذلك على غرار عناصر البحث الموجدة بكتاب « الفلسفة السياسية للإسلام » المؤلف الذى سبق ذكره .

وعلى أن يقرر منحها مجلس الجامعة الأزهرية ، بعد أن ينشر عنها إعلاناً بذلك يذاع سنوياً على جامعات العالمين العربى والإسلامى .

١٨ - مشروع مكافحة الأمية على مستوى اتحاد الجمهوريات العربية : وإن المؤلف ليطمئن أن يوفّقه الله فيختتم حياته بأن يتّحمل للمسؤولية العلمية والفنية والمالية لتنفيذ هذا المشروع ، فيصل به إلى النتائج المرجوة منه ، بدلاً من هذا هذا التخيّط الذى ظلّلنا نرّزح تحته ٥ عاماً ، وبعد أن تدخلت فيه الآن .

والكتابة والتفسير صغاراً أم كباراً ، عرباً أم أجانب ، وذلك على النحو الذى شرحه المؤلف في بحثه الآتى :

١ - اللوحات وقدرها ٨٤ لوحة فلوسكاب بكل لوحة : الصورة والكلمة والجملة وتثبت كلها على حائط فصل الدراسة .

٢ - بحث : نحو فلسفة تربوية مجربة لتعليم المبتدئين القراءة والكتابة والتفسير بالطريقة السككية : كلية المعنى وكاملة المراحل .

٣ - بحث : ملاحظات بلنة تخطيط الوزارة على طريقة الأنصار وتعلّق المدرسة على هذه الملاحظات .

٤ - كتاب : مفتاح القراءة والكتابة . للصغار .

٥ - كتاب : مفتاح القراءة والكتابة . للكبار .

The key for reading and writing Arabic language - ٦

La clé pour lire et écrire L'arabe - ٧

٨ - بحث : كيف نكافح الأمية في المدرسة الابتدائية .

وكيف نجعل من المرحلة الابتدائية والإعدادية مرحلة إجبارية دون إرهاق للميزانية .

وكتب نصوص الأساس الدولة العلمية التكنولوجية .

٩ - بحث : كيف نكافح أمية الشعب العربي بجاننا وفي ثلاثة شهور .

١٠ - اقتراحات : لتعديل بعض مواد قانون التعليم الابتدائي ليضم المخطوط الأساسية للدولة العلمية التكنولوجية .

الأسماء الأجنبية والدولار الأمريكي، والذي تسرّب إلينا من أبهاء سرس الليان، تحت ستار الخبرة الفنية والعلم التجريبي نارة، ومن جлан اليونسكو الأممي نارة ثانية، ومن يونسكو جامعة الدول العربية تارة ثالثة . . .

تصویبات

| الصواب         | الخطأ     | صفحة سطر |
|----------------|-----------|----------|
| إى دربي إن     | أى ودى أن | ٨ / ٥٠   |
| الديكارتى      | لديكارتر  | ٣ / ٥١   |
| هذا            | هنه       | ١ / ٥٩   |
| مناقشة         | مناقشة    | ١٤ / ٥٩  |
| المحصنة        | المحصنة   | ١١ / ٦٣  |
| علم            | عن        | ٢ / ٦٥   |
| ينور           | ينور      | ٥ / ٦٨   |
| انهلا          | انهلا     | ١٩ / ٦٩  |
| في جبلته       | في جلبتة  | ٧ / ٧٣   |
| DI Boer        | Dlihcl    | ١٧ / ٧٦  |
| أخذناه         | أخذه      | ٩ / ٧٧   |
| الصراب         | الصراع    | ٩ / ٧٨   |
| ورتبتها قررتها | ورتبتها   | ١٢ / ٨٠  |

فتخليب لب ضعاف المقول بعذاب الدولارات، لتنفيذ التعليم الوظيفي والفنى والحرف للسكبار ١١١ حتى يتمكن خبراؤهم ورجال مخابرائهم من التسلل إلى عمال مصانعنا ، ومجتمعات فلاجينا . يدسون ويعرفون ويختابرون ، فيعمقون ثورتنا ، ويغطّلون مسيرة تنا . ولا يتحققون أهدافنا ، وإن غالباً لناظره قرير .

سلسلة خلاصة الفكر الإسلامي

الدكتور عبد الدايم بنو المطان ينبع الأضدارى

La Filosofia Politica Mussulmana

١ - الفلسفة السياسية للإسلام طبع بأوربا ١٩٣٧

٢ - نظرية السياسية بين مفكري الإسلام وأوربا Princípio della Causalità

٣ - الغزالى كفيلسوف al Gazoli Come Filosofo

٤ - الفكر الفلسفى الغزالى La bensée Philosophique d: Al Gasali.

٥ - اعترافات الغزالى ، أو كيف أرخ الغزالى نفسه

طبع بالعربية في القاهرة ١٩٤٣ - سنة ١٩٧١

٦ - الفلسفة السياسية للإسلام طبع بالعربية سنة ١٩٤٨ و ١٩٥٥

٧ - أهداف الفلسفة الإسلامية : نشأتها وتطورها طبع سنة ١٩٤٨

٨ - التصور الإسلامي بين الفلسفة والدين طبع سنة ١٩٥٠

٩ - المجموعة الوفية في فقه السادة الشافعية جزءان في العبادات وفي المعاملات  
الطبعة الحادية عشرة سنة ١٩٦٢

١٠ - عرب الانصار في مصر طبع سنة ١٩٤٣

١١ - الانصار والإسلام طبع سنة ١٩٤٤

١٢ - رسالة الانصار طبع سنة ١٩٤٦

١٣ - شعراء الانصار طبع سنة ١٩٤٧

١٤ - جابر ياقوت معاشرات في علم النفس والتربية ألقاماً المؤلف على طلبة  
الكلية الخيرية . وطبع في سنة ١٩٤٧

١٥ - المكتبة المدرسية ، أربعة أجزاء ، طبع في سنة ١٩٥٢ و ١٩٥٥

The Arabic Decimal classification and its alfa betical, index - ١٦

١٧ - مفتاح القراءة والكتابة أربعة أجزاء طبع في سنة ١٩٦٠

١٨ - نحو فلسفة تربوية بجريدة تعليم المبتدئين القراءة والكتابة بالطريقة  
الكلية طبع في سنة ١٩٦٣

The key for reading and writing Arabic language - ١٩

٢٠ - La clé pour lire et écrire L'arabe طبع في سنة ١٩٦٤

٢١ - هجرة الرسول الى عرب الانصار سنة ١٩٦٦